




Daπak Carigrada

  91 Vjeran Kursar
Carigradska tiskara “Zellich”

111 Alena ∆atoviÊ
Poezija osmanskih sultana

115 Özlem Kumrular
Vijesti i djela πto su se πirili Europom prije
i nakon pada Carigrada

123 Reùat Ekrem Koçu
Enciklopedija Istanbula
(biljeπku priredila Azra AbadæiÊ Navaey)

Hrvati i Osmanlije

129 Davor DukiÊ
∆ud srdito kripka / un carattere di feroce
energia: Osmansko Carstvo u Kraljskom
Dalmatinu

137 Vesna MioviÊ
DubrovaËki mladiÊi jezika: studenti
osmansko-turskoga u vrijeme DubrovaËke
Republike

Tursko æensko pismo: Sevgi Soysal

147 Ece Temelkuran
Kamo Êe knjiæevnost, Sevgi?

149 Sevgi Soysal
Bojiti polumjesec

Prevoenje u bojama Crvene

153 Neven UπumoviÊ, Ekrem »auπeviÊ
Turska knjiæevnost u hrvatskim prijevodima
(1990-2013)

163 Barbara Kerovec, Marta AndriÊ
Turcizmi u knjiæevnim prijevodima s
turskoga jezika

SjeÊanje

175 Tatjana PaiÊ-VukiÊ
Muhamed ÆdraloviÊ (1944-2007)

Prikaz

177 Marta AndriÊ
O turskom jeziku u Bosni (Ekrem »auπeviÊ:
The Turkish Language in Ottoman Bosnia)

SADRÆAJ

»asopis za svjetsku knjiæevnost
Godiπte XLVI / 2014
Broj 173 (3)

Slova proslova

    3 Marta AndriÊ
Uvod

    5 Marta AndriÊ
Turkologija ‡ veliki izazov (intervju
s prof. dr. sc. Ekremom »auπeviÊem)

    9 Miljenko JergoviÊ
Turska, tursko i turÊijat

Kratka biografija studija turkologije

  13 Anelko VlaπiÊ
Povijest turkologije u Hrvatskoj

  17 Barbara Kerovec
Bibliografija odabranih znanstvenih radova
nastavnika i suradnika Katedre za
turkologiju (1994-2014)

Od nove osmanske do suvremene turske
knjiæevnosti

  23 Azra AbadæiÊ Navaey
U potrazi za novim jezikom

Hrvatskoj nepoznati turski klasici

  33 Yaùar Kemal
Pobunjenik s Taurusa

  37 Nazím Hikmet
Slike ljudi iz moga zaviËaja

  45 Oüuz Atay
Zaboravljeni

  49 Aziz Nesin
Na jednoj dæenazi

Novo Ëitanje starih tekstova

  55 Azra AbadæiÊ Navaey
Orhan Pamuk i novo Ëitanje osmanske
povijesti

  65 Tatjana PaiÊ-VukiÊ
“Zbirka lijepih i mudrih rijeËi slaa je od
kadaifa.” ©to nam osmanske osobne
biljeænice govore o Ëitanju?

  71 Alena ∆atoviÊ
Citatnost u klasiËnoj osmanskoj knjiæevnosti:
Tahmis pjesnika Hayâlîja

  77 Nenad MoaËanin, Kornelija Jurin-StarËeviÊ
“Novi” Evlija »elebi: autograf “Putopisa”



Ureuju
Sonja BaπiÊ
Dalibor Blaæina
Marijan Bobinac
Nenad IviÊ
Jerzy Jarz‚bski (Uniwersytet Jagiello„ski, Krakov)
Mislav JeæiÊ
Irena LukπiÊ
Ivan MatkoviÊ
Nikita Dimitrov Nankov (University of Puerto Rico, San Juan)
Maxim D. Shrayer (Boston College, Chestnut Hill)
Jelena ©esniÊ
Nikica Talan
Milivoj TeleÊan
Josip UæareviÊ
Andrea Zlatar
Mate ZoriÊ
Viktor ÆmegaË

Tajnica uredniπtva
Irena LukπiÊ

Glavni i odgovorni urednik
Dalibor Blaæina

Urednica ovog broja
Marta AndriÊ

GrafiËka oprema
Ivan Picelj

Lektura
Mirjana Zec

Naslovnica
Antikvarijat Cihannüma u Istanbulu

Priprema za tisak
Marina ∆oriÊ

Cijena ovomu broju 35 kuna
Godiπnja pretplata (4 broja)
81 kuna, za inozemstvo dvostruko

Æiro-raËun
ZagrebaËka banka
HR7423600001101551990
Hrvatsko filoloπko druπtvo
s naznakom “za Knjiæevnu smotru”

Narudæbe slati na
Filozofski fakultet u Zagrebu
I. LuËiÊa 3, 10 000 Zagreb
Arhiv
e-mail: ikurjak@ffzg.hr

IzdavaË
Hrvatsko filoloπko druπtvo

Adresa uredniπtva
Filozofski fakultet, I. LuËiÊa 3, Zagreb

Uredniπtvo prima stranke srijedom i petkom od 11 do 13 sati (u sobi B-221)
tel.: 6120-119
e-mail: dblazina@ffzg.hr

Ovaj broj tiskan je uz novËanu pomoÊ Gradskog ureda za kulturu, Zagreb, Ministarstva kulture RH
i Filozofskog fakulteta SveuËiliπta u Zagrebu, Odsjeka za hungarologiju, turkologiju i judaistiku

Tisak: Denona, Zagreb

Pred Ëitateljima ovog broja Knjiæevne smotre temat je
posveÊen dvadesetoj obljetnici studija turkologije na
Filozofskom fakultetu SveuËiliπta u Zagrebu ‡ jedinog
studija turkologije u Republici Hrvatskoj. Katedra za
turkologiju, koja izvodi taj studij, u tih se dvadeset godina
‡ zahvaljujuÊi golemom entuzijazmu profesora Ekrema
»auπeviÊa i njegovih suradnika ‡ razvila u kompetentnu i
respektabilnu znanstvenu sredinu, koja brzim korakom
nadoknauje zaostatke iz proπlosti. Sigurni smo da ovaj
broj Knjiæevne smotre o tome rjeËito svjedoËi. No broj je
nastao ponajprije zahvaljujuÊi predanosti i iznimnom
zalaganju njegove urednice, docentice dr. sc. Marte AndriÊ,
Ëija su strpljivost i uredniËke vjeπtine bile kljuËni faktor
uspjeha. Kolegici AndriÊ i svim suradnicima srdaËno
zahvaljujemo te se s veseljem pridruæujemo obljetniËkim
Ëestitkama i najboljim æeljama!



3

Slova proslova

Povod ovome turkoloπkom broju “Knjiæevne
smotre” je, kako joj i podnaslov kaæe, dvadeseta
obljetnica Katedre za turkologiju Filozofskog fakul-
teta SveuËiliπta u Zagrebu. Stoga smo, prikupljajuÊi
priloge, nastojali okupiti sve one koji su na bilo koji
naËin bili ili joπ uvijek jesu ukljuËeni u naπ mali
turkoloπki “kruæok”. To su, naravno, zaposlenici Ka-
tedre-slavljenice (Ekrem »auπeviÊ, Azra AbadæiÊ Na-
vaey, Marta AndriÊ i Barbara Kerovec) te vanjski
suradnici: Tatjana PaiÊ-VukiÊ iz Orijentalne zbirke
Arhiva HAZU u Zagrebu, Nenad MoaËanin, Kornelija
Jurin-StarËeviÊ i Vjeran Kursar s Odsjeka za povijest
Filozofskog fakulteta u Zagrebu, Alena ∆atoviÊ s
Orijentalistike sarajevskog Filozofskog fakulteta i
Vesna MioviÊ iz Zavoda za povijesne znanosti HAZU
u Dubrovniku. U proteklih dvadeset godina naπa je
turkologija imala i drugih vrijednih suradnika koji nam
se, naæalost, nisu mogli/stigli pridruæiti radovima, ali
smo sigurni da i oni s nama dijele radost obljetnice.

Veseli nas πto su nam priloge poslali i Davor
DukiÊ s Odsjeka za kroatistiku Filozofskog Fakulteta
u Zagrebu te Özlem Kumrular s Univerziteta Bah-
çeùehir u Istanbulu. Oni dosad (joπ!) nisu izravno su-
djelovali u radu naπe katedre, ali su svojim istraæiva-
njima uvelike obogatili turkoloπke teme. KonaËno,
meu tekstopiscima su i naπi bivπi studenti Anelko
VlaπiÊ i Neven UπumoviÊ.

Koncepcija, forma i sadræaj πaroliko zamiπljene
obljetniËke Smotre bili su dovoljno πiroki da ukljuËe
ne samo tekstove o knjiæevnosti, nego i radove
povjesniËara-osmanista. Na taj smo naËin obuhvatili
prostrano zemljopisno (i povijesno) podruËje od Zadra
i Dubrovnika preko Bosne i Balkana sve do neizo-
stavnoga Istanbula i Anadolije. Kronoloπki smo se
pak upustili i spustili do samih poËetaka turske knji-
æevnosti. StoljeÊa u kojima je Osmansko Carstvo
dosezalo svoj zenit dotaknuli smo se tekstovima o
padu Carigrada, o sultanima pjesnicima i dubrovaËkim
dragomanima te smo preko osobnih biljeænica, medæ-
mua, stigli do turske knjiæevnosti 20. stoljeÊa, ose-
bujnog istanbulskog enciklopedista Reùata Ekrema
Koçua, i na kraju do ‡ opet neizostavnog i nezaobi-

laznog ‡ turskog nobelovca Orhana Pamuka. Posebno
smo mjesto izdvojili za radove o knjiæevnim prijevo-
dima s turskog jezika na koje smo kao Katedra veoma
ponosni. Sadræaj Smotre zaokruæili smo dvjema
bibliografijama: popisom prijevoda turskih autora na
hrvatski jezik i bibliografijom odabranih znanstvenih
radova nastavnika i suradnika Katedre za turkologiju.

Tursku knjiæevnost predstavili smo prijevodima
tekstova Ëetvorice turskih klasika: Yaùara Kemala,
Nazíma Hikmeta, Oüuza Ataya i Aziza Nesina. Time
smo htjeli svratiti paænju na Ëinjenicu da oni, iako
znaËajni predstavnici turske knjiæevnosti 20. stoljeÊa,
Hrvatskoj joπ uvijek nisu dovoljno ili nisu uopÊe po-
znati.

Posebno su nas obradovali knjiæevnici Miljenko
JergoviÊ i Ece Temelkuran koji su svoje priloge
napisali upravo za ovaj slavljeniËki broj. JergoviÊ je
na sebi svojstven raskoπan naËin meu teme uveo
Bosnu, a Ece Temelkuran svojim nas je tekstom
potaknula da hrvatskoj ËitalaËkoj publici predstavimo
joπ jednu vrsnu tursku knjiæevnicu, Sevgi Soysal.

Uredniπtvu Knjiæevne smotre i njezinom glavnom
i odgovornom uredniku prof. dr. sc. Daliboru Blaæini
zahvaljujemo πto su prihvatili naπ prijedlog da ovaj
tematski broj bude posveÊen dvadesetoj obljetnici
Katedre za turkologiju. Ugled koji Knjiæevna smotra
uæiva obvezivao nas je da budemo kritiËni u odabiru
Ëlanaka te pokuπamo ovome broju priskrbiti πto bolje,
raznovrsnije i zanimljivije priloge. Jesmo li u tome
uspjeli i tako odræali razinu koju su postigli tematski
brojevi posveÊeni drugim filologijama, prosudit Êe,
dakako, Ëitatelji. Kao goπÊa urednica zahvaljujem
Tatjani PaiÊ-VukiÊ na strpljivom, pomnom i znalaË-
kom Ëitanju tekstova ponuenih za objavljivanje te
na kritiËkim sugestijama i svesrdnoj pomoÊi u odabiru
najboljega πto smo za prigodni broj mogli ponuditi.

U ovome uvodu nisam govorila o tome kako se
osnivala Katedra za turkologiju, jer to moæete Ëitati
veÊ na sljedeÊim stranicama Smotre, u intervjuu s
utemeljiteljem Turkologije, Ekremom »auπeviÊem.
Njemu, u ime svih Ëlanova Katedre, posebno zahva-
ljujem i Ëestitam.

Marta ANDRI∆

Uvod



Razglednica carigradske tiskare “Zellich”: “Uspomena iz Carigrada. Stambulska carina ‡ dæamija Valide i most”
(Souvenir de Constantinople. Douane de Stamboul ‡ Mosquée Validé et pont) ‡ SALT, Istanbul



5

Turkologija ‡ veliki izazov
(intervju s prof. dr. sc. Ekremom »auπeviÊem)

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Marta ANDRI∆
Filozofski fakultet u Zagrebu

Ekrem »auπeviÊ, utemeljitelj studija turkologije
u Zagrebu, roen je 1952. u BihaÊu (BiH). Na Filo-
zofskom fakultetu Univerziteta u Sarajevu studirao
je orijentalne jezike (turski, arapski i perzijski) i knji-
æevnosti. Magistrirao je 1982, a doktorirao 1986. s
tezom o evoluciji futurskih formi u turkijskim jezi-
cima. StruËno se usavrπavao na sveuËiliπtima u Istan-
bulu (1978-79) i Ankari (1986). U dva navrata bio je
gostujuÊi znanstvenik i stipendist zaklade Alexandera
von Humboldta (1992/93. i 2000) na SveuËiliπtu u
Göttingenu. Od 1984. do 1992. bio je predstojnik
Katedre za turkologiju na Odsjeku za orijentalistiku
Filozofskog fakulteta u Sarajevu, a od 1994, kad je
utemeljena prva katedra za turkologiju u Hrvatskoj,
predaje na Filozofskom fakultetu SveuËiliπta u Zagre-
bu. Predstojnik je Katedre od njezina osnutka i redoviti
profesor za suvremeni turski i osmanski jezik. Predaje
i kolegije o jezicima i povijesti turkijskih naroda.
Dopisni je Ëlan Türk Dil Kurumu (Ankara), krovne
znanstvene institucije za turski jezik i jezikoslovlje, i
dobitnik odliËja Republike Turske za iznimne zasluge
u promicanju znanosti.

Marta AndriÊ: Poπtovani profesore, molim Vas
da, za poËetak, predstavite zagrebaËki studij turko-
logije. Koji su sve sadræaji u njega ukljuËeni? ©to taj
studij nudi studentima?

Ekrem »auπeviÊ: Studij turkologije nudi sve πto i
druge filologije: prouËavanje povijesti, jezika i knji-
æevnosti, pisanih spomenika, kulture i kulturne
povijesti jednoga naroda. Meutim, turkologija ima
joπ jednu komponentu koja naπ studij znatno obo-
gaÊuje i Ëini razliËitim u odnosu na mnoge druge
filologije: ona ukljuËuje i arapsku, odnosno perzijsku
civilizaciju i kulturu, koje su se stopile s turskom, a
donekle i turkijskom kulturom. Sve tri objedinila je
islamska civilizacija. Na tom bogatom nasljeu for-
mirala se osmanska kultura koja je, meu ostalim,
ostavila i golemu kulturnu baπtinu na orijentalnim
jezicima. Zbog toga naπi studenti uËe ne samo suvre-
meni turski i osmanski, nego i arapski jezik, a u sklopu
nastave osmanskog jezika stjeËu i elementarna znanja
o perzijskome. Na studiju se predaju i predmeti koji
su vaæni za razumijevanje te civilizacije i osmanske,
odnosno turske povijesti i kulture: Islamska civi-

lizacija, Povijest Osmanskoga Carstva, Kulturna po-
vijest Osmanskoga Carstva, Stari turkijski narodi i
jezici, Suvremeni turkijski narodi i jezici, Uvod u
turkologiju... Dakako, i osmanska, odnosno suvreme-
na turska knjiæevnost. Ono πto nije obuhvaÊeno naπim
programom nastojimo nadopuniti izbornim kolegijima
(Islamska umjetnost, Perzijski jezik).

M. A.: Vi ste turkologiju, odnosno orijentalistiku,
studirali u Sarajevu, jugoslavenskom orijentali-
stiËkom centru. Kako se danas sjeÊate studija i svojih
profesora?

E. ».: Upisao sam se na taj studij sa æeljom da se
posvetim knjiæevnosti. Odrastao sam u svijetu kojemu
se uvijek pripisivao orijentalni, islamski, osmanlijski
predznak. Bio sam radoznao jer zapravo niπta nisam
znao o tome. Na fakultetu sam odabrao arapski jezik
kao prvi predmet, ali sam na prvoj godini studija, pod
snaænim dojmom predavanja profesora Nedima Fili-
poviÊa, odluËio da Êe turkologija biti moj prvi izbor.

M. A.: ©to Vam je on predavao?

E. ».: Profesor FilipoviÊ predavao je turski jezik
i islamsku civilizaciju. Bio je veliki erudit, znan-
stvenik i profesor iznimnoga predavaËkog dara. Po-
sjedovao je nevjerojatnu sposobnost da apstraktne
sadræaje konkretizira i saæme vrlo æivopisnim uspo-
redbama. SjeÊam se njegovog predavanja u kojemu
je stare glagolske oblike u osmanskom jeziku uspo-
redio s “teπkom konjicom” koja je morala izgubiti
bitku s “lakom konjicom”, odnosno novim glagolskim
oblicima koji su “novim oruæjem”, diferenciranim
modalnim i vremenskim znaËenjima, odnijeli pobjedu
nad starima. Jedno nezaboravno predavanje iz islam-
ske civilizacije poËeo je otprilike ovako: “Zamislite
sada kako jedne vrele noÊi, u nekom gradiÊu na rubu
pustinje, sjedi jedan Arapin” ‡ ne sjeÊam se o kome
je govorio ‡ “i pognut piπe uz slabaπnu svjetlost loja-
nice dok vani huËi suhi pustinjski vjetar...” Imao je
sposobnost da studente naprosto oËara i ostavi bez
daha, da ih gotovo filmski uvede u temu o kojoj Êe
govoriti... Njegova predavanja toliko su me ponijela
da sam veÊ na prvom semestru promijenio studijsku
kombinaciju, odnosno upisao turkologiju kao prvi
predmet, a arapski i perzijski kao drugi i treÊi.



6

M. A.: Kojih se joπ profesora sjeÊate?

E. ».: Profesora Srana JankoviÊa, koji je bio
izvrstan arabist, zatim profesora Hamida HadæibegiÊa,
osmanista, a posebice VanËe Boπkova, profesora tur-
ske knjiæevnosti i osmanske diplomatike i paleogra-
fije. Boπkov je bio profesor koji bi danas zadovoljio
standarde “studija po bolonjskom programu“, ako tako
mogu reÊi. Njemu je, kao bivπem humboltovcu, oËito
bilo “tijesno” u sredini u kojoj nije bilo gostujuÊih
profesora. Upravo su njegovom zaslugom na Odsjek
pozivani profesori iz inozemstva, meu njima i vrlo
poznati turkolozi kao πto su Tadeusz Majda, Andreas
Tietze, Barbara Flemming, Mehmet Çavuùoülu...
Usto, pruæao je veliku potporu studentima koji su
iskazivali posebno zanimanje za studij. Meni je,
buduÊi da sam u toj generaciji bio jedini redoviti
student turkologije na treÊoj i Ëetvrtoj godini, dræao
nastavu u Gazi Husrev-begovoj biblioteci, gdje me je
uËio Ëitati sidæile, sudske protokole na osmanskom
jeziku. On me je uputio i na franjevaËke rukopise na
turskom i o turskom jeziku, s njim sam iπao u Fojnicu,
u samostan Svetoga Duha, gdje se Ëuva veÊina te gra-
e. ZahvaljujuÊi njemu i njegovom istraæivanju u fra-
njevaËkim samostanima i knjiænicama doπao sam do
rukopisnog blaga za koje nije znao Ëak ni veliki ma-
arski turkolog Gyula Németh, koji je putovao Balka-
nom “u potrazi” za turskim jezikom koji se govorio
na rumelijskim prostorima.

M. A.: U Tursku ste prvi put iπli dosta kasno, veÊ
kao asistent. Vrlo ste kasno dobili priliku da Ëujete
pravi, æivi turski.

E. ».: Da, na studiju nismo imali lektora. Prvi
lektor doπao je tek u mojem zadnjem (osmom) se-
mestru studija. Bio je to i prvi “pravi“ TurËin kojega
sam upoznao! Naæalost, bavio se knjiæevnoπÊu i nika-
da nije predavao jezik, a pogotovo ne strancima.
Tijekom studija Ëitao sam klasike turske knjiæevnosti
i na tim tekstovima uËio jezik. Tako sam nauËio mno-
go rijeËi koje nikada u æivotu nisam upotrijebio, na
primjer tri sinonima za preËku u kokoπinjcu, koje i
danas pamtim, usto i dosta rijeËi koje se odnose na
realije iz æivota anadolskih seljaka, ali nisam mogao
razgovarati o najobiËnijim, svakodnevnim temama i
nisam znao razgovorni jezik. Prvi sam se put susreo s
Turcima i Turskom 1978. kad sam otiπao na stipen-
diju. Meni se tijekom studija suvremena Turska Ëinila
gotovo “mitskim” toposom, o njoj nisam znao gotovo
niπta. Tada, dakako, nije bilo interneta, nismo imali
turskih novina, a u onodobnom jugoslavenskom tisku
bilo je malo informacija o Turskoj jer je bila zemlja
drugoga i drukËijega politiËkog sustava, drugoga voj-
nog i politiËkog bloka. SjeÊam se da mi je jedan prija-
telj u πali rekao: “Ako nisi bio ondje, otkuda znaπ da
ta zemlja uopÊe postoji, da je nisi ti izmaπtao?“

M. A.: Kakav je bio Istanbul u to vrijeme?

E. ».: Prvi susret s Turskom izazvao je kod mene
neku vrstu πoka, ali me Istanbul, koji je i u to vrijeme

dosta nalikovao Istanbulu kakvim ga opisuje Orhan
Pamuk u istoimenoj knjizi, brzo osvojio. Naæalost,
bilo je to vrijeme posvemaπnje anarhije, vrijeme
nasilja i politiËkih ubojstava, Ëak meu studentima,
vrijeme pred dræavni udar. Bilo je bizarnih situacija,
na primjer da policajci zaustave promet i prolaznike
dok ne uklone bombu prikaËenu na kakav transparent.
U osam naveËer grad bi bio posve pust. Za 1. maj
morao sam dva dana ostati u hotelu, bio je zabranjen
izlazak. Studenti su bili ideoloπki podijeljeni, a na
ulazu na fakultet premetali su ih naoruæani vojnici da
netko ne bi unio oruæje.

M. A.: Desetak godina kasnije iz Sarajeva ste
otiπli u NjemaËku, u Göttingen.

E. ».: Da, onamo sam otiπao 1992. godine kao
stipendist Zaklade A. von Humboldt. U poËetku sam
æelio iÊi u München, ali sam promijenio odluku
saznavπi da su u Göttingenu poznati profesori Gerhard
Doerfer, Klaus Röhrborn i Milan AdamoviÊ. Ondje
sam se bavio sintaksom turskog jezika, to je bio moj
projekt, a pohaao sam i neka predavanja. Prof.
Doerfer, koji je tada bio u mirovini, dræao je kolegij
“Tajna povijest Mongola“. Prof. AdamoviÊ je bio
toliko ljubazan i susretljiv da je jednom kolegi s kair-
skog sveuËiliπta Ajn al-©ams i meni dræao posebne
satove Ëagatajskog i uzbeËkog jezika, na kojima smo
Ëitali i prevodili stare i suvremene tekstove. Za bo-
ravka u NjemaËkoj upoznao sam nove kolege, nove
ideje i pristupe i stekao mnoga nova iskustva koja su
mi bila dragocjena u kasnijem znanstvenom i preda-
vaËkom radu.

M. A.: Nakon tog boravka u Göttingenu doπli ste
u Zagreb. Odakle je potekla ideja za osnivanje studija
turkologije u Zagrebu?

E. ».: Ideja je potekla od profesora Nenada
MoaËanina. Mi smo se otprije poznavali jer smo u
isto vrijeme studirali ‡ on se nakon zavrπenog studija
povijesti u Zagrebu upisao na studij orijentalistike u
Sarajevu. Rekao mi je da namjerava pokrenuti ini-
cijativu da se na Filozofskom fakultetu SveuËiliπta u
Zagrebu osnuje studij turkologije te predloæio da raz-
mislim o prelasku u Zagreb. Moram priznati da sam
dugo razmiπljao o toj ponudi, ponajviπe zbog osobnih,
obiteljskih razloga, ali sam na kraju pristao jer bio je
to velik izazov. Doduπe, pitao sam se kome u Hrvat-
skoj treba turkologija i zaπto bi netko to studirao. Prvi
razgovor s akademikom Mislavom JeæiÊem uvjerio
me je da u akademskoj sredini doista postoji zani-
manje za taj studij. Tom prilikom je akademik JeæiÊ
rekao neπto πto me se dojmilo: “Ako hrvatski jezik i
kulturu æelimo predstaviti svijetu, onda moramo otvo-
riti vrata stranim jezicima i kulturama.” Inicijativa i
zalaganje profesora MoaËanina, potpora akademika
JeæiÊa, njegovo zalaganje da turkologija dobije mjesto
na Filozofskom fakultetu i SveuËiliπtu u Zagrebu i
dobra volja da novoutemeljenoj katedri otvori vrata
jednog od najcjenjenijih odsjeka, tadaπnjeg Odsjeka



7

za opÊu lingvistiku i orijentalne studije ‡ sve je to
bilo presudno za institucionalno utemeljenje naπe
katedre. Veliku podrπku turkologiji dala je pokojna
profesorica Milka Jauk-Pinhak koja je, nasreÊu,
kasnije bila i prodekanica, u vrijeme kad je ‡ opet
nasreÊu ‡ dekan bio profesor Stipe Botica, koji nas je
podupirao od prvoga dana svoga mandata.

M. A.: Kako je proπla prva godina Vaπeg boravka
u Zagrebu?

E. ».: Prva, 1993. godina, bila je pripremna. Dræao
sam teËaj za studente lingvistike i drugih odsjeka,
osmiπljavao studij i izraivao program turkologije.
Fokusirao sam se na dva aspekta studija: na suvremeni
turski jezik i na osmanski jezik, πto su posebno pri-
æeljkivali povjesniËari i dakako, profesor MoaËanin,
koji je i pokrenuo osmanistiËke studije u Hrvatskoj.
U knjiænici sam zatekao ‡ toËno se sjeÊam ‡ sedam-
naest knjiga iz turkologije! Petnaest ih je bilo na
ruskom, dvije na engleskom. Bile su to knjige vrhun-
skih imena ruske turkologije, Baskakova, Kononova,
©Êerbaka i drugih, ali ih veÊina studenata nije mogla
Ëitati. Ne znam kako su te knjige onamo dospjele, da
li nekom razmjenom preko Akademije...

M. A.: Moæda ih je donirao profesor KovaËec?

E. ».: MoguÊe! Profesora KovaËeca zanimali su
i orijentalni jezici, knjiænici Turkologije darovao je
velik broj knjiga, veoma smo mu zahvalni... Trebalo
je, dakle, poËeti zasnivati knjiænicu, koliko se u to
vrijeme moglo. Stizale su nam manje donacije preko
Veleposlanstva Republike Turske, a ja sam, svaki put
kad bih iπao u NjemaËku, fotokopirao knjige i grama-
tike za knjiænicu i studente. PoËetak je, kao svaki, bio
teæak. Nekih se stvari prisjeÊam kao anegdota. Primje-
rice, tada se nigdje u Zagrebu nije mogla kupiti karta
bivπega SSSR-a koja mi je bila potrebna u nastavi,
ali je, nasreÊu, jedan broj National Geographica obja-
vio kartu srediπnje Azije s ucrtanim granicama novih
dræava. Ja sam je nalijepio na gazu i koristio je na
Uvodu u turkologiju. Eto, poËetak je bio teæak, a naj-
veÊi problem bio je pomanjkanje nastavnoga kadra.

M. A. : Kako je organizirana nastava, tko je pre-
davao?

E. ».: Nastava u prvoj akademskoj godini (1994/
1995) nije bila tako “bolna”. Dakle, u poËetku smo
imali samo prvu godinu, no ubrzo je doπla druga, pa
treÊa, Ëetvrta... Svake se godine poveÊavao broj sati i
rasla potreba za novim predavaËima. Naravno, nisam
bio sam: profesor MoaËanin predavao je islamsku
civilizaciju i osmansku diplomatiku i paleografiju,
Tatjana PaiÊ-VukiÊ arapski jezik, a Fehim Nametak,
gostujuÊi profesor iz Sarajeva, osmansku i tursku
knjiæevnost. Ja sam predavao suvremeni turski jezik
na svim godinama, uvod u turkologiju i osmanski,
imao sam iznimno veliku satnicu. Prvih deset godina
nismo imali novake i asistente pa smo svi dræali vjeæbe
i vodili seminare. Vaæno je napomenuti da je to bilo

vrijeme prije interneta. Donosio sam literaturu iz
NjemaËke, sastavljao vjeæbe i tekstove za nastavu je-
zika, radio skripta za osmanski jezik... Dakle, nije nam
bilo lako, ali smo osjeÊali radost i zadovoljstvo kad
smo vidjeli da turkoloπko zrnce klija i daje plodove, i
da se na studij upisuje velik broj dobrih kandidata. U
to smo vrijeme imali privilegij birati studente na
prijamnom ispitu. Osim ocjena i bodova, u nepo-
srednom kontaktu s buduÊim studentom mogli smo
ocijeniti πto ga je motiviralo za studij turkologije.

M.A.: A kad jednom dou na studij, studente
posebno motiviraju upravo Vaπa predavanja.

E.».: Vjerujem da je svaki profesor koji voli
struku i posao dobar predavaË, i da svatko tko se bavi
znanstvenim radom æeli prenijeti studentima nove
spoznaje. Moæda u naËinu na koji studenti percipiraju
predavanja ima udjela i temperament profesora. Ja
sam i kao predavaË mnogo nauËio od profesora
Nedima FilipoviÊa, ali se, dakako, ne usporeujem s
njim.

M. A.: Sa studentima ste i prevodili, i na taj naËin
Hrvatskoj predstavili tursku knjiæevnost. To je iπlo
dotle da, kad pogledamo unatrag, vidimo da na Tur-
kologiji imamo neformalnu, malu “πkolu prevoenja“.
Ja sam bila prvi student s kojim ste prevodili pa upra-
vo iz tog iskustva æelim pitati: πto Vas je motiviralo
da prevodite s nama koji smo sasvim jasno bili daleko
ispod Vaπe razine, i u znanju jezika, i u snalaæenju u
prevodilaËkim kuËinama?

E. ».: ©to me potaknulo na prevoenje sa stu-
dentima? U Zagrebu mi je nedostajala suradnja s
kolegama iz struke s kojima bih podijelio radost zajed-
niËkog rada i pisanja. SreÊom, takva se prilika pruæila
kroz moguÊnost da vrijedne, nadarene i motivirane
studente ukljuËim u prevoenje. Neki od njih bili su
oduπevljeni studijem, zanimala ih je knjiæevnost, do-
bro su bili svladali turski jezik i bili jako marljivi... I
tako su krenuli prijevodi. Studenti su me snaæno moti-
virali svojim entuzijazmom, a ja sam uzvraÊao zna-
njem i iskustvom. I to se pokazalo dobrim. Kad je iz
tiska iziπao prvi prijevod s turskoga, roman Zovem se
Crvena, bio sam sretan i zbog toga πto uz moje ime
ravnopravno stoji i ime moje studentice. Ideja o nefor-
malnoj “prevoditeljskoj radionici” pokazala se plod-
nom jer se danas desetak diplomiranih turkologa, koji
su proπli kroz nju, bavi knjiæevnim prevoenjem, i to
s dosta uspjeha.

M. A.: Zadnjih su godina turske teme kod nas vrlo
popularne, na raznim razinama. Mislite li da je takva
popularizacija i promocija korisna Turkologiji?

E. ».: Popularizacija i promocija struke vaæan je
segment naπega rada. Katedra je nekako spontano
krenula i u tom smjeru, recimo, kroz prevoenje. Po-
pularizaciji i struke i turske knjiæevnosti puno je pri-
donio i pulski sajam Sa(n)jam knjige: zbog velikog
zanimanja za turske teme, osamnaesti Sajam je, prije



8

dvije godine, veÊim dijelom bio posveÊen upravo
turskoj knjiæevnosti, i ta se veza turskih knjiæevnika i
intelektualaca sa Sajmom i dalje nastavlja. Prirodno
je da filolozi promoviraju i jezike i kulture kojima se
bave, ali isto tako i hrvatsku kulturu u zemljama Ëije
jezike prouËavaju. Primjerice, prijevod putopisa Po-
gled u Bosnu Matije MaæuraniÊa, koji smo za turske
Ëitatelje priredili Tatjana PaiÊ-VukiÊ, Ayla Hafíz
Küçükusta i ja, dobar je primjer promocije hrvatske
knjiæevnosti u Turskoj. Nadalje, zahvaljujuÊi naπoj
izvrsnoj suradnji s Hrvatsko-turskim druπtvom prija-
teljstva iz Rijeke, koje vodi gospoa Esma HalepoviÊ-
-–eËeviÊ, organiziran je velik broj javnih tribina na
kojima su sudjelovali turkolozi i orijentalisti s naπe
katedre i drugih institucija. Odræana su predavanja o
hrvatsko-turskim povijesnim i kulturnim vezama,
knjiæevnicima, prijevodima... To su iznimno dobro
posjeÊene tribine na koje rado odlazimo. Jedan od
znaËajnih rezultata suradnje s rijeËkim Druπtvom jest
i turski prijevod knjige »udnovate zgode πegrta Hla-
piÊa Ivane BrliÊ-MaæuraniÊ. Prevoditelj je naπ student
Zinnur Ameti. To su vrijedni uspjesi kojih ne bi bilo
da ne postoji studij turkologije. Ne bi tad bilo ni
izvrsnih radova o turskom jeziku, ne bi bilo doktorata
iz turkologije koji su obranjeni ovdje, na Filozofskome
fakultetu...

M. A.: I za kraj: πto biste o dvadesetoj obljetnici
zaæeljeli Turkologiji?

E. ».: Prije svega, zaæelio bih da i ona i svi drugi
filoloπki studiji opstanu i othrvaju se nastojanjima da
se druπtveno znaËenje humanistiËkih znanosti mjeri
“potrebama træiπta”. Nekada imam dojam da nas oni
koji izvana nastoje intervenirati u filologije ‡ pa i u
studij turkologije ‡ æele pretvoriti u centar za πko-
lovanje simultanih i konsekutivnih prevoditelja.
Svjestan sam zadataka koji se pred nas stavljaju i znam
da se moramo i za to pripremati, ali turkologija i
nadalje treba razvijati tri najvaænija smjera: prvi je
filoloπki, okrenut istraæivanjima jezika, kulture, teksta
i onoga o Ëemu tekst govori, drugi je lingvistiËki, a
treÊi osmanistiËki. Nadalje, naπoj Turkologiji æelim
da se osamostali kao odsjek kako bismo mogli ravno-
mjerno razvijati katedre. Æelio bih da se unutar budu-
Êeg odsjeka za turkologiju razviju i katedre/studiji
arabistike i iranistike, da bismo jednoga dana mogli
ponuditi i integralni studij orijentalnih jezika. Na kraju
bih naπoj turkologiji poæelio da kadrovski ojaËa i da
nove obljetnice doËeka s joπ viπe uspjeha i postignuÊa.



9

Turska, tursko i turÊijat

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Miljenko JERGOVI∆
Filozofski fakultet u Zagrebu

Ah, pusto tursko...

(uzdah iz jugoistoËne Srbije)

U pismu zagrebaËkoj prijateljici Zdenki Marko-
viÊ, adresiranom 14. travnja 1922. i odaslanom iz
Bukureπta, Ivo AndriÊ piπe: “Ozbiljno mislim da se
vratim u zemlju, i nastanim u Beogradu ili Splitu i
ako joπ ne znam kako. Dotle Êu ispisati sve ovo tursko
i iracionalno πto imam i onda Êu se opet dati na stari
posao.” IspriËava se tako, manje njoj nego sebi, πto je
nakratko odustao od lirike i od pisanja stihova, svoga
uzviπenog, izabranog zvanja, da bi pisao pripovijetke.
Nije joπ navrπio tridesetu.

Pola stoljeÊa kasnije, za njim je cijeli jedan æivotni
vijek, tokom kojeg se svijet triput prevrnuo preko
glave, i iz dæepova su mu poispadali kljuËevi i sitniπ,
a on je joπ uvijek pokuπavao ispisati sve ono tursko i
iracionalno πto ima. I æalio je da neÊe stiÊi, da u njemu
viπe nema æivotne snage i moÊi, i veÊ je znao da Êe
ostati nedovrπena i njegova Sarajevska hronika, ro-
man o Omeru paπi Latasu i o gradu, kao πto su nedo-
vrπene ili nezapoËete ostale i neke druge knjige, poput
porodiËne sage o PamukoviÊima, ili romana o Ali paπi
RizvanbegoviÊu, koje su odreda bile obiljeæene Andri-
Êevim turskim i iracionalnim, onim, dakle, πto je, veÊ
u zreloj dobi, doæivljavao kao svoje privremeno stanje,
kao neπto πto Êe trajati i dovrπiti se u nekoliko mjeseci.

Bilo je to mnogo veÊe, dublje i iracionalnije nego
πto je AndriÊ znao, piπuÊi Zdenki MarkoviÊ. Ili je,
moæda, kod nje provjeravao ima li u tom smisla, je li
vrijedno æivota? I πto bi, uopÊe, bilo vrijedno æivota.

Tada je bio skoro zalijeËio svoju tuberkulozu.
Smrt mu viπe nije bila toliko bliska i izvjesna. Po kon-
zulatima Vatikana, Bukureπta, Trsta, odmaknut od
svoje zemlje i svojih zaviËaja, od prijeteÊega sarajev-
skog siromaπtva, i svega πto ga je morilo dok je pisao
svoje boleÊive stihove i predsmrtne tamniËke zapise,
preko tamne figure Alije –erzeleza uranjao je u svijet
koji je bio jedini njegov.

Je li ikada poslije pomislio da se prevario? Je li
mu uopÊe padala na um formulacija iz pisma Zdenke
MarkoviÊ, baπ onakva kakvu je tada zapisao: tursko i
iracionalno?

Da je u njemu bilo kuveta za joπ duæi od njegova
dugog æivota, da je joπ tri takva æivota æivio, i u sva
tri isti pisac bio, ne bi stigao ispisati sve ono za πto
mu se s proljeÊa 1922. Ëinilo da bi moglo potrajati
jedva nekoliko mjeseci.

©to u AndriÊevom govoru i osjeÊaju znaËi pridjev
‡ tursko?

Odgovor na to pitanje nije tako jasan i jedno-
znaËan kako bi se namjerniku iz 2014. moglo uËiniti.

U knjizi Abdulaha ©kaljiÊa “Turcizmi u srpsko-
hrvatskom jeziku” (inaËe, jednoj od temeljnih knjiga
materinjeg jezika) u desetak se razliËitih rijeËi zavuklo
tursko ime. TurËin je pripadnik turske nacije, ali
“turËin u nar. pjesmi a, Ëesto, i u obiËnom govoru
znaËi musliman: ‘vlah i turËin’ = nemusliman i musli-
man”. Turkesati znaËi govoriti turski. Turkovanluk
je islamska poboænost. Turkovanje je æivljenje po
islamskim propisima, provoenje islamske poboæno-
sti. Ali turÊija i turÊijat, to je melodija, arija, kajda
turska, a onda preko toga i melodija i kajda shvaÊena
metaforiËno, kao melodija i kajda jednog naËina
miπljenja, doæivljavanja i osjeÊanja svijeta. TurÊijat
je, u velikoj mjeri, ono po Ëemu se razlikujemo mi s
desnih obala Save od onih s lijevih obala, mi sa sje-
vernih obronaka dinarskoga masiva od onih s juænih.
TurÊijat nam je svojstven i ako nismo muslimani ‡
ponekad, pogotovo πto nismo muslimani, jer ga jasnije
osjetimo, æiveÊi s njim kao sa skladnim paradoksom,
emotivnim stanjem, pogledom na svijet ‡ turÊijat je
ono tursko i iracionalno u nama, πto sa Turcima, ovim
danaπnjim kao ni onim otomanskim, odavno veÊ nema
previπe veze. Ili ima, ali na naËin neistraæen i zabo-
ravljen. Na naËin iz kojega, protivno mitoloπkoj po-
vijesti i mitskoj omrazi, kao i svakoj politici, nastaje
knjiæevnost.

»ini se da turski mi nikada nismo znali. »esto ga
nisu znali ni oni koji su se na tom jeziku sporazumije-
vali po bosanskim kasabama i Ëarπijama. Na turskom
se, u onih petstotinjak nauËenih rijeËi, sporazumije-
valo s bozadæijama i trgovcima koji su dolazili s Koso-
va i iz Albanije. Zvali smo ih Arnauti. Ni njima turski
nije bio temeljni ni materinji jezik, ali su ga znali bolje
nego mi. Ponegdje se, recimo u Prizrenu, nekakav
turski odræao do naπega doba, o Ëemu u svojoj knjizi-
-intervjuu “Kosovo i raspad Jugoslavije” (u koautor-
stvu s Batonom Haxhijuom, i prijevodu na srpski
Antona Berishaja; izdavaË “Meunarodni knjiæevni
festival Polip ‡ 2014”) vrlo zanimljivo svjedoËi kosov-
ski pisac Shkëlzen Maliqui. U Bosni se to nigdje nije
dogodilo. Moæda zato πto su Osmanlije napustile
Bosnu tridesetak godina prije nego Kosovo i Make-
doniju, moæda i zato πto su dolaskom Austrije Bosanci
bili podvrgnuti izraæenijoj akulturaciji, ali najprije zato



10

πto turski nikada nije postao bosanski jezik, i πto je
pojam turskosti, i turÊijata u ovoj zemlji zadobio neko
drukËije znaËenje.

Godine 1942. objavljene su, u nakladi “Hrvatsko-
ga izdavalaËkog bibliografskog zavoda” “Uspomene
jednog pionira”, knjiga ∆ire Truhelke, osnivaËa,
kustosa i direktora Zemaljskog muzeja u Sarajevu,
koji je u Bosni kojeπta utemeljio, pokrenuo i zamislio,
i bio je pionir praktiËno u svemu Ëime se bavio. Svoje
uspomene pisao je pred smrt, odavno veÊ umirovlje-
nik, ispunjen oduπevljenjem za NDH, i kao stari pra-
vaπ, frankovac, spreman na propagandne izljeve
mrænje prema Srbima i nestaloj jugoslavenskoj kra-
ljevini. Umro je 18. rujna 1942., u danima izlaska
knjige, tako da nije izvjesno da ju je imao u rukama.
Nakon rata ∆iro Truhelka, usprkos svojim gran-
dioznim zaslugama za bosansku kulturu, bio je za-
zorna persona. Imena mu se nije spominjalo ni kad se
moralo, a “Uspomene jednog pionira” hvatale su
praπinu po saËuvanim graanskim porodiËnim biblio-
tekama, i u poluotvorenim fondovima sveuËiliπnih
knjiænica. Sve dok 2013. jedan mali izdavaË iz bosan-
ske unutraπnjosti (Vrijeme iz Zenice) nije reizdao
knjigu, i tako je uËinio barem formalno dostupnom.

Truhelka je po svemu razliËit od Ive AndriÊa.
Roen u Osijeku, odrastao u Zagrebu, mlai brat
puËke spisateljice Jagode, bio je, u formativnom i
metaforiËnom smislu, tisuÊama kilometara i stotinama
godina daleko od svega turskog. U njegovom poima-
nju Turska je bila samrtnik na Balkanu i Levantu, dok
su Turci bili mitoloπka biÊa iz epskih narodnih pje-
sama i domoljubnih budnica i davorija. Truhelkino
putovanje u Sarajevo, 1886., kada je imao dvadeset i
jednu, onako kako je opisano u “Uspomenama...” ne
razlikuje se previπe od putovanja francuskih putnika
po Bosni u to vrijeme. Moæe biti i da je zagrebaËki
rezident, koji se na Orijent otisnuo sa Glavnoga kolo-
dvora, doæivljavao æeπÊi kulturni πok nego ti Francu-
zi. On je, naime, putovao ravno u vlastitu negativnu
predodæbu, u kolektivnu kulturnu podsvijest svoje
zajednice, u neπto πto je postojalo na naËin bajki i
narodnih predanja, a ne kao zbilja, æeljeznicom do-
hvatljiva. “U ono je vrijeme Bosna bila na zlu glasu:
pusta, divlja, neuglaena zemlja, ljudi opori i
krvoæedni; kudagod stranac proe, vrebaju na nj haj-
duci i bundæije i gledaju u svakom Evropejcu nepri-
jatelja. (...) Ja tim glasinama nisam davao vaænosti,
ali ipak, polazeÊi na put, bilo mi je kao pioniru, koji
se upuÊuje u praπumu i neznani kraj, ne znajuÊi, πto
ga tamo Ëeka. Iako mi je zbog te neizvjesnosti bilo
malo tjeskobno, pomislih, πta Bog da, bit Êe, te krenuh
na put s uzdanjem, da Êu u tom novom svijetu moæda
naÊi sreÊu i izgraditi buduÊnost, vrijednu svih po-
teπkoÊa, na koje moæda naiem.”

Strah od istoka u Truhelke je bio iskren i nepa-
tvoren. Bio je naËinjen od toga straha, kao vaæne kon-
stituente svoga identiteta, svoga osjeËkog “donjograd-
skog krπÊanluka” i zagrebaËkog provincijalnog
metropolitanizma. Kao oprezni graniËar prelazio je u

drugi svijet, koji Êe, naravno, ispuniti sva njegova
predrasudna oËekivanja, na prvi pogled nalikujuÊi
kakvome malom Carigradu: “Sarajevo je bilo 1886.
g. joπ puno nepatvorene istoËnjaËke romantike. Oko
sto vitkih munara podiglo je svoje alemima iskiÊene
πiljke prema nebu; pod njima se izoblila olovom po-
krita kubeta dæamija, a oko ovih Ëardaci i kuÊe s
gustim nizovima prozora u gornjem katu, dok su im
u donjim katovima bile magaze sa æeljeznim vratima
i ‘demirovima’ ograenim prozorËiÊima. Te su se kuÊe
nizale u gustim, zelenilom protkanim grupama, uz
obronke TrebeviÊa, a uz Miljacku u dolu stisle se u
pravi labirint uliËica s duÊanima i radionicama, koje
su se zatvarale drvenim kapcima ili Êefencima. Svaki
esnaf imao je tu svoju posebnu ulicu, a u onima, gdje
su radili kovaËi i bakardæije, brujila je od klepanja
ËekiÊa zagluπna buka, koju su joπ straπnijom Ëinili
hljebari, halvedæije, salebdæije, πerbedæije i drugi
prodavaËi, hvaleÊi i nudeÊi svoju robu. U duÊanima
su skrπtenih nogu sjedili trgovci, ËekajuÊi stojiËkim
mirom kupce, a u kavanicama srkali bi stariji ljudi
mirisnu tursku kavu.”

»udeÊi se, tako, Truhelka savrπeno slika pano-
ramu Ëarπije. Teπko bi bilo u ukupnoj knjiæevnosti
naπoj i prevedenoj naÊi taËnije narativne razglednice
Sarajeva. Egzaktan i precizan, pravi carski i kraljevski
Ëinovnik, Truhelka ne daje volje maπti, nego opisuje
onako kako jest.

Ali veÊ na prvom koraku, ukazuje se neoËekivano
i nepredvieno Ëudo, neπto Ëega nema u zapadnjaËkim
snovima o Orijentu. Nakon πto je nekoliko noÊi pre-
spavao u novoizgraenom hotelu Evropa, morao je
potraæiti stan, ali kako kada “osim vladine palaËe,
hotela Evropa i dvije tri druge zgrade nije bilo u
Sarajevu stambenih zgrada od peËene opeke; sve je
drugo bilo od suπene ilovaËe i drveta”? (Ono πto je za
jednog ZagrepËanina 1886. Ëudo, za nekoga tko se u
Sarajevu rodio i odrastao, ni stotinu godina kasnije
neÊe biti nimalo neobiËno. Ovaj Truhelkin Ëitatelj, i
sam pisac, odrastao je u tom gradu, na Sepetarevcu, u
ulici u kojoj je joπ uvijek, osamdesetih godina
dvadesetog stoljeÊa, viπe od treÊine kuÊa, dvokatnica,
Ëak i trokatnica, bilo od ËerpiÊa, dakle od nepeËene
gline, “suπene ilovaËe”, i od drveta. Tek Êe nakon ratne
opsade od 1992. do 1995, jedna za drugom popadati
te kuÊe kojima se Truhelka Ëudio. NaËete svakodnev-
nim granatiranjima, otuËene vremenom, rastopljene
pod kiπama, kuÊe od ËerpiÊa postradale su ponajviπe
od onoga istog ratnog stresa, jada i beznaa kao i
ljudi.)

Naravno, neÊe biti obiËan ni Ëovjek kod kojega
∆iro nalazi stan: “Nakon mnogo lutanja naπao sam
sobu ‘s namjeπtajem’ u ∆emaluπi, na uglu KuloviÊeve
ulice u kuÊi Hurπid-efendije, roenog Poljaka, koga
je revolucija bacila u Tursku, gdje se poturËio i postao
tulumdæibaπom tj. zapovjednikom vatrogasne Ëete.
Æena mu je bila domaÊa katolkinja.”

Na tom se detalju, u toj identitetskoj zavrzlami
TurËina Poljaka islamske vjeroispovijesti, i njegove



11

hanume, domaÊe, dakle bosanke, a i turske katolkinje,
∆iri Truhelki prvi put u glavi zavrtio bosanski vrtuljak.
Paæljiv i obziran, nije o njemu donosio konaËne, dakle
i pogreπne zakljuËke, Ëak ni kada je poslije pola sto-
ljeÊa, u PaveliÊevoj dræavi, a po narudæbi Mate Uje-
viÊa, pisao svoje uspomene.

Godinama kasnije, veÊ je bio situiran, direktor
Zemaljskog muzeja, prouËavatelj steÊaka i starih
bosanskih spisa, i sroeni Sarajlija, od one kuferaπke
fele, koja je podizala grad iz njegove srednjovjekovne
zaostalosti i otomanske dekadencije, shvatio je da se
Bosnom ne moæe dalje baviti ako ne nauËi jezike
njezine povijesti. Imao je pritom ideju o πirem zemljo-
pisnom i povijesnom kontekstu, pa se, kao pionir
balkanoloπkih studija, ozbiljno poËeo baviti Ilirima.
Zaprepastio se da u Sarajevu nije bilo nikoga tko bi
“pobliæe prouËavao arnautski jezik, jedini æivi ostatak
jezika ilirskih starosjedilaca u zapadnoj poli Balkana”.

I ne bi, bogme, muËno ni teπko ∆iri Truhelki da
uËi albanski, premda nije postojao rjeËnik, niti grama-
tika tog vaænog jezika. “Ostala mi je zato samo ta
moguÊnost, da jezik nauËim od kojega arnautskog
peËalbara, koji su preko ljeta boravili u Sarajevu te se
u jesen vraÊali kuÊi sa zaradom, koju su zaradili kao
halvedæije, bozadæije, salebdæije i svilari. SreÊa me
namjerila na nekog arnautskog muslimana, imenom
Raπid BehÊed –oka iz Tetova ili po turskom iz Kal-
kandelena, dakle iz kraja, gdje je jezik bio dosta Ëist,
i taj je bio pripravan, da me uËi svome jeziku. Meutim
se naπla neprilika u tomu, da on nije znao ni rijeËi
hrvatski, ali dobro turski, pa sam uzeo svog podvor-
nika, πejha Mustafu SalihagiÊa, da nam bude tumaË. I
tako zapoËe jedna Ëudna jeziËna obuka, po kojoj smo
arnautske tekstove preko turskog prevodili na hrvatski.
(...) PoËeli smo time, da mi koju narodnu pjesmu stih
po stih kazuje u pero. Ja bih mu je proËitao i uvjerio
se, jesam li je toËno pribiljeæio. Onda mi je s Musta-
finom pomoÊu tumaËio znaËenje svake rijeËi i razliËite
im gramatiËke oblike i davao mi πto vjerniji prijevod.
Usput sam biljeæio konjugaciju i deklinaciju pojedinih
imenica i glagola, te sam i neopazice dobio za kratko
vrijeme dvoje: leksikalni materijal i pregled arnautske
gramatike, a kao prid svemu tomu sabrao sam Ëitavu
zbirku arnautskih narodnih pjesama, poslovica i opis
narodnih obiËaja.”

Truhelka je na ovaj naËin priliËno kompetentno
ovladao albanskim jezikom. Govorio je, Ëitao i pisao,
prouËavao arnautske dokumente, i pomislio da bi ‡ s
joπ viπe razloga i iz joπ veÊe potrebe ‡ tako trebao
nauËiti i turski. Nabavio je rjeËnik i gramatiku, ali
uzalud, “uza sav trud, πto sam ga uloæio u to uËenje,
nisam napredovao; πto sam danas nauËio, to sam sutra
zaboravio”. NauËio je, πto uËeÊi a πto æiveÊi u Sara-
jevu, “obilje turskih rijeËi”, a da svejedno nije bio u
stanju prevesti niti najjednostavniju reËenicu.

Lako si je objasnio svoj problem u “naravi turskog
jezika”, Ëije su participne konstrukcije i raspored rijeËi
u reËenici opreËni “svim evropskim jezicima”. U tur-

skom je, jada se Truhelka pred smrt, “subjekt od
predikata Ëesto kilometar daleko”.

Ali nama za priËu nije zanimljivo to πto ∆iro
Truhelka nije bio u stanju da nauËi turski, nego to πto
je preko toga, moæda, nauËio πto imenica Turska i
pridjev turski, sa svim svojim izvedenicama, u Bosni
zapravo znaËe, i πto je doπao na prag otkriÊa jednoga
zatajenog, nikad izgovorenog, ali unutar sebe vrlo
definiranog identiteta.

Nakon πto mu nije iπlo, ponadao se da bi mu mogli
pomoÊi “domaÊi muslimani, vjeπti turskom jeziku”,
tako da mu oni prevode dokumente. Ali ubrzo je
shvatio da su ti prijevodi nesigurni, netaËni, Ëesto i
nesuvisli, pa kad bi dvojici dao isti dokument na
prevoenje, znao bi dobiti dva teksta koji jedan s dru-
gim nisu imali nikakve veze. Oni koji su, doista, znali
turski, nisu vladali duhom hrvatskog jezika. A drugi
koji su znali hrvatski, turski su samo govorili, ali kao
da ga nisu razumjeli. Kako god, nije u Ëarπiji mogao
naÊi nikoga tko bi mu pomogao u prevoenju vrlo
preciznih otomanskih agrarnih zakonika.

Ali ni tada nije odustao, nego je upomoÊ prizvao
svoga podvornika, derviπkoga πejha Mustafu Salihagi-
Êa, a za njim i Sejfudina Kemuru, muzejskoga za-
poslenika, poslije autora nekih vaænih knjiga, koji bi
mu dokumente prevodili rijeË po rijeË, “pa sravnjujuÊi
prijevod s izvornikom postepeno sam se privikao
osobinama jezika i donekle prodro u duh turskoga
kurijalnog stila i njegove frazeologije. Tako mi je ko-
naËno, uz pomoÊ dobrog rjeËnika, uspjelo dobiti prije-
vod, koji odgovara turskom tekstu, ali i duhu hrvat-
skog jezika. Kako sam se iskljuËivo zanimao za turske
dokumente, bilo mi je steËeno znanje naravski jedno-
strano, ali za mene dovoljno, jer sam razumijevao
erazikanumname i druge zakonike, znao sam prevoditi
bujrutlije i fermane, te Ëitati zapise u sidæilima. Ostala
podruËja turske pismenosti, za koja se nisam zanimao,
ostaπe mi strana i nepoznata kao i prije. (...) Na temelju
tih nauka i sabranog materijala napisao sam studiju o
‘historiËkoj podlozi agrarnog pitanja u Bosni’, izdao
nekoliko starih agrarnih zakonika, izvatke iz razliËitih
sidæila i medæmua, revidirao Sulejmanov rudarski
zakonik i obradio povijest srpskog ustanka na osnovi
sluæbenih spisa bosanskih valija.”

“Ti su rezultati, dræim, bili vrijedni truda i muke,
πto sam ih uloæio u uËenje turskog jezika.”

Dragocjenije je joπ πto se ∆iro Truhelka susreo s
tim neobiËnim fenomenom da meu tolikim i takvim
sarajevskim Turcima i “domaÊim muslimanima”
turski ne znaju ni oni koji se na turskom sporazu-
mijevaju. I tako mu se pred oËima rastvorila jedna
paradoksalna kultura, koja je sebe, Ëesto i preπutno,
nazivala turskom, æivjela je, pjevala, osjeÊala i raz-
miπljala po nekome svom turÊijatu, a da jezikom nije
vladala. Pa kao πto su postojali i postoje tekstovi na
ovome jeziku, ali pisani arapskim pismom, tako posto-
ji i turski hipertekst, provuËen kroz cijelu povijest
jednoga svijeta i njegove kulture, koji nije imao ni-
kakvih ili gotovo nikakvih znanja o turskome jeziku.



12

Ne radi se tu o prostom terminoloπkom nespora-
zumu i razilaæenju, o tome da je Turska jednima jedno
a drugima neπto posve drugo, da je Turcima domovina
a Bosancima vjera, Turcima jezik a Bosancima osjeÊaj
svijeta, nego o neËemu od toga mnogo vaænijem: u
Ëetiri stoljeÊa boravka u Bosni, Osmanlije domaÊe
stanovniπtvo nisu nauËile jeziku ‡ bit Êe i zato πto ga
nisu ni opismenile ‡ ali su svoju kulturu i naraciju
prenijeli i nekako ucijepili u drugi jezik, stvorivπi tako
poseban, drukËiji, pomalo fantastiËan, borhesovski
identitet.

I nije rijeË o vjeri, niti o prenoπenju kulturnih
sadræaja preko religijske matrice. Ivo AndriÊ, koji u
sebi ispovijeda to “tursko i iracionalno”, i nije mu
dosta cijeli jedan æivot da to iz sebe izbaci i izrekne,
kao ni ∆iro Truhelka, kojemu se sve dogaa kao Ëudo
i kao æivi znanstveni eksperiment, nisu muslimani.
Ali ono tursko sa Ëim se jedan rodio, a πto je drugi
primio i prihvatio, u njima jednako intenzivno æivi
kao i u svakom muslimanu. Ili viπe i intenzivnije, jer
se prepoznaje u protivnosti. Obojica su pismeni, πto
to tursko u njima Ëini golemijim i zaËudnijim. Oni su
sebe u stanju izreÊi, za razliku od bezbrojnih ljudi, od
cijelih naraπtaja u proteklom stoljeÊu, kojima Êe nji-
hovo tursko ostati ne samo neizreËeno i neshvaÊeno,
nego Êe prema Turskoj, Turcima i svakoj definiranoj
turskosti æivjeti, misliti, a pogotovo osjeÊati u æestokoj
opreci i otvorenoj nesnoπljivosti. U njima Êe tako

æivjeti jedno tursko i iracionalno, koga neÊe biti
svjesni, a borit Êe se, i u borbi stradavati, protiv dru-
goga turskog, oliËenog, uËvrπÊenog i okamenjenog u
narodnoj epici, porodiËnoj tradiciji i odgoju, ali i u
πkolskim planovima i programima. Takvima je, ako
su ga Ëitali, Ivo AndriÊ otkrivao njih same i njihovu
socijalnu i osobnu podsvijest. Uvjeravao ih je da se
ne moraju sramiti toga πto su Turci, koliko god bili
katolici i pravoslavci, i pride Hrvati i Srbi. I zbog toga
je, kao i zbog mnogo Ëega drugog, promaπen svaki
prigovor na AndriÊev ukupni pogled na Turke, islam
ili muslimane. Ili prigovori njemu, moæe biti, dolaze
otud πto se i pojedini Boπnjaci, bosanski muslimani,
preporoeni nacionalizmom, srame toga turskog i
iracionalnog u sebi, sramom svojih katoliËkih i pravo-
slavnih komπija.

ÆiveÊi i trajuÊi mimo povijesti i mimo povijesno-
ga i civilizacijskog kontinuiteta, inokosni, ostrvljeni
i na kraju ostavljeni od svakoga svog zavojevaËa, s
jedva neπto zapisane i dokumentirane historije, naπi
narodi, obitelji, pojedinci uËili su se sramu i zaboravu.
Zaboravljali su, jer niπta nije bilo zapisano. Zabo-
ravljali su, jer su se sramili. Rijetki koji nisu, nauËili
su se provlaËiti i skrivati meu posramljenima. Tako
Ivo AndriÊ, a tako i ∆iro Truhelka. Tako i vranjanski
besmrtnik Bora StankoviÊ, koji je Tursku u svojim
Ëeænjama opjevao kao nijedan TurËin.

Iz postava etnografske zbirke Zemaljskog muzeja Bosne i Hercegovine



13

Kratka biografija studija turkologije

Povijest turkologije u Hrvatskoj

Pregledni struËni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Anelko VLA©I∆
Zagreb

Turkologija kao znanstvena disciplina koja izu-
Ëava turkijske jezike, povijest i kulturu postoji na
brojnim europskim i svjetskim sveuËiliπtima i insti-
tutima. Razvoj turkologije tijekom 19. stoljeÊa i
spoznaja njezine vaænosti za temeljito prouËavanje
povijesti prepoznati su i u hrvatskim znanstvenim
krugovima. Teænje za institucionalnim zaËetkom
turkoloπkih istraæivanja iskazane su veÊ krajem 19.
stoljeÊa kada se zagovaralo osnivanje katedre za
orijentalne studije na ZagrebaËkom sveuËiliπtu, ali ta
ideja tada nije ostvarena. Godine 1918. predloæeno je
da se osnuje orijentalna sekcija pri Jugoslavenskoj
akademiji znanosti i umjetnosti (JAZU; danas
HAZU), a 1927. osnovana je pri Akademiji Orijen-
talna zbirka za koju su se u Bosni i Hercegovini, San-
dæaku, Kosovu i Makedoniji prikupljali arapski, turski
i perzijski rukopisi. Na tom je poslu prvo bio angaæiran
njemaËki turkolog Franz Babinger, a od 1928. kao
honorarni sluæbenik zaduæen za prikupljanje i katalo-
giziranje rukopisa u Akademiji radi ruski orijentalist
ukrajinskog podrijetla Aleksej Olesnicki.1 Uz taj
struËni posao, Olesnicki se bavio i znanstvenim istra-
æivanjem te je objavio niz zapaæenih Ëlanaka iz
podruËja osmanistike.2 Njegovom naglom smrÊu u
lipnju 1943. Orijentalna je zbirka ostala bez struËnog
nadzora. Tek 1948. u Zbirci poËinje raditi struËni
suradnik Sulejman BajraktareviÊ,3 od 1970. do 2007.
voditelj je dr. sc. Muhamed ÆdraloviÊ, a danas je
voditeljica dr. sc. Tatjana PaiÊ-VukiÊ.4 Akademijina
Orijentalna zbirka sa svojih 2 100 rukopisa vjerskih,
jezikoslovnih, knjiæevnih, povijesnih i drugih djela

na arapskom, osmanskom turskom i perzijskom jezi-
ku, te 770 osmanskih dokumenata, jedna je od naj-
vrednijih zbirki arabiËkih rukopisa u jugoistoËnoj
Europi.

SUVREMENI HRVATSKI TURKOLOZI

Od sedamdesetih godina proπloga stoljeÊa osma-
nistiËkim se radovima u Hrvatskoj javlja dr. sc. Muha-
med ÆdraloviÊ, a od osamdesetih prof. dr. sc. Nenad
MoaËanin. U devedesetim godinama radove iz pod-
ruËja turkologije u Hrvatskoj poËinju objavljivati prof.
dr. sc. Ekrem »auπeviÊ, koji je dotad predavao na
Univerzitetu u Sarajevu, i dr. sc. Vesna MioviÊ, a neπto
kasnije i dr. sc. Tatjana PaiÊ-VukiÊ.

Muhamed ÆdraloviÊ je u svojstvu voditelja
Orijentalne zbirke HAZU-a do svoje smrti 2007.
istraæivao njezinu grau i objavljivao radove o islam-
skom kulturnom nasljeu na Balkanu. Njegova knjiga
Bosansko-hercegovaËki prepisivaËi djela u ara-
biËkim rukopisima (Sarajevo 1988) vrijedna je mono-
grafija o kulturi rukopisne knjige u osmanskoj Bosni.
Nenad MoaËanin, profesor na Odsjeku za povijest
Filozofskog fakulteta u Zagrebu, autor je pionirskih
osmanistiËkih radova iz gospodarske i demografske
povijesti u Hrvatskoj; meu ostalim, objavio je neko-
liko kapitalnih monografija o hrvatskom i bosansko-
-hercegovaËkom prostoru od 15. do 18. stoljeÊa, a
kruna njegova dosadaπnjeg rada svakako je knjiga
Town and country on the middle Danube, 1526-1690
(Leiden 2006). Ekrem »auπeviÊ autor je prvih radova
u Hrvatskoj iz lingvistiËke turkologije. Njegova
Gramatika suvremenoga turskog jezika, objavljena u
Zagrebu 1996, zasigurno je najbolja gramatika tursko-
ga jezika nastala na podruËju jugoistoËne Europe,
cijenjena i u svjetskim turkoloπkim krugovima. »au-
πeviÊ je sastavio i turkoloπku Ëitanku za studente, a u
zavrπnoj je fazi njegov rad na velikom hrvatsko-tur-
skom rjeËniku.5 Tatjana PaiÊ-VukiÊ viπa je znanstvena

1 Sulejman BAJRAKTAREVI∆, “Kratak osvrt na istorijat
Orijentalne zbirke Jugoslavenske akademije u Zagrebu“, Prilozi
za orijentalnu filologiju i istoriju jugoslovenskih naroda pod
turskom vladavinom, 2/1951, 315.

2 Muhamed ÆDRALOVI∆, “Aleksej Olesnicki i Orijentalna
zbirka Jugoslavenske akademije znanosti i umjetnosti (u povodu
30. godiπnjice smrti A. Olesnickog)“, Radovi Arhiva Jugoslavenske
akademije znanosti i umjetnosti, sv. 2, Zagreb, 1973, 101-103.

3 S. BAJRAKTAREVI∆, 317.
4 Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu, Katedra za turko-

logiju, Nastavnici: http://www.ffzg.unizg.hr/turkolog/Stranice/
nastavnici.html. Sve internetske stranice posjeÊene za potrebe ovo-
ga Ëlanka bile su aktivne na dan 16. svibnja 2014.

5 Svi daljnji podaci o Katedri za turkologiju Filozofskog
fakulteta SveuËiliπta u Zagrebu pronaeni su u Arhivu Fakulteta.
Posebno zahvaljujem Ivanu Kurjaku, voditelju Arhiva Filozofskog
fakulteta, za svesrdnu pomoÊ pri koriπtenju Arhiva.



14

suradnica u Orijentalnoj zbirci Arhiva HAZU-a i do-
centica u naslovnom zvanju na Filozofskom fakultetu
SveuËiliπta u Zagrebu. Bavi se arabiËkim rukopisima
i objavljuje radove iz orijentalne filologije i osmanske
kulturne povijesti. Autorica je knjige Svijet Mustafe
Muhibbija, sarajevskoga kadije objavljene u Zagrebu
2007, u kojoj se, prvi put u hrvatskoj historiografiji,
govori o povijesti svakodnevice vjersko-pravne elite
bosanskog osmanskog druπtva. Vesna MioviÊ, znan-
stvena savjetnica u Zavodu za povijesne znanosti
HAZU-a u Dubrovniku, istraæuje osmanske izvore iz
Dræavnog arhiva u Dubrovniku, a putem njih odnose
DubrovaËke Republike i Osmanskog Carstva. Bavi
se i povijeπÊu dubrovaËkih Æidova u doba DubrovaËke
Republike i nakon njezina sloma.

U novom se tisuÊljeÊu u hrvatska turkoloπka istra-
æivanja ukljuËuju doc. dr. sc. Marta AndriÊ i dr. sc.
Barbara Kerovec radovima s podruËja jezikoslovlja,
te dr. sc. Azra AbadæiÊ Navaey koja se bavi turskom
knjiæevnoπÊu. Dr. sc. Kornelija Jurin StarËeviÊ s
Odsjeka za povijest Filozofskog fakulteta u Zagrebu
istraæuje druπtvenu, gospodarsku i kulturnu povijest
hrvatskih zemalja u razdoblju osmanske vladavine,
dr. sc. Vjeran Kursar s istoga odsjeka istraæuje etno-
konfesionalne odnose na Balkanu u osmanskom raz-
doblju, a dr. sc. Dino MujadæeviÊ bavi se raznim
aspektima osmanske vladavine u hrvatskim zemljama
i vanjskom politikom Republike Turske na Balkanu.

ZAGREBA»KA KATEDRA ZA TURKOLOGIJU

Kao πto je spomenuto, o osnivanju odsjeka za
orijentalne jezike na ZagrebaËkom sveuËiliπtu ras-
pravljalo se u JAZU-u joπ 1891. i 1896. godine. Prva
osoba koja se u Hrvatskoj znanstveno bavila turkolo-
gijom bio je arheolog i povjesniËar umjetnosti ∆iro
Truhelka, koji je u drugom desetljeÊu 20. stoljeÊa
objavio nekoliko turkoloπkih radova. Prvi predavaË
turskoga jezika na zagrebaËkom Filozofskom fakul-
tetu bio je Aleksej Olesnicki, koji je u ljetnom se-
mestru akademske 1936/1937. godine poËeo raditi kao
pomoÊni nastavnik turskoga jezika. U zvanje docenta
izabran je 1943, ali je iste godine iznenada preminuo.
Tako se studij turkologije ugasio i prije nego πto je
institucionalno utemeljen kao zasebna katedra.6

Do oæivljavanja ideje o osnutku sveuËiliπnog
studija turkologije trebalo je priËekati do 1992. kada
je Nenad MoaËanin dao inicijativu za osnivanje Kate-
dre za turkologiju na Filozofskom fakultetu SveuËi-
liπta u Zagrebu. Tadaπnji proËelnik Odsjeka za opÊu
lingvistiku i orijentalne studije akademik Mislav JeæiÊ
zduπno je podræao tu inicijativu i studij turkologije
uveo u Odsjek. Dogovoreno je da turkolog Ekrem
»auπeviÊ nakon isteka svoje stipendije pri Zakladi
Alexandera von Humboldta u NjemaËkoj poËne pre-

davati na zagrebaËkom Filozofskom fakultetu. »au-
πeviÊ je prije odlaska u NjemaËku radio kao docent
na Filozofskom fakultetu Univerziteta u Sarajevu,
gdje je na Odsjeku za orijentalistiku na svim godinama
studija predavao suvremeni turski jezik, osmanski
jezik, povijest turskog jezika i druge predmete. Od
1987. do 1992. bio je πef sarajevske Katedre za turko-
logiju i dvaput proËelnik Odsjeka za orijentalistiku.

U lipnju 1993. VijeÊe Filozofskog fakulteta do-
nijelo je odluku o utemeljenju Katedre za turkologiju.
Ekrem »auπeviÊ je prvo godinu dana vodio teËaj tur-
skoga jezika za lingviste, izraivao program studija
turkologije i nastojao formirati knjiænicu buduÊe Ka-
tedre. U akademskoj godini 1994/1995, kada poËinje
studirati prva generacija studenata turkologije, uz
»auπeviÊa, kao jedinog stalno zaposlenog nastavnika,
u radu Katedre sudjelovali su Nenad MoaËanin s
Odsjeka za povijest Filozofskog fakulteta i Tatjana
PaiÊ-VukiÊ iz Arhiva HAZU. U sljedeÊoj akademskoj
godini u nastavu se ukljuËio i prof. dr. Fehim Nametak
s Filozofskog fakulteta u Sarajevu.

Ekrem »auπeviÊ predstojnik je Katedre za turko-
logiju (ranije Katedre za bliskoistoËne orijentalne
filologije: turkologija) od njezina utemeljenja 1994.
do danas, a u zadnjih dvadeset godina u viπe je navrata
bio proËelnik Odsjeka za hungarologiju, turkologiju
i judaistiku (ranije Odsjeka za hungarologiju i orijen-
talne studije, odnosno Odsjeka za hungarologiju i
turkologiju). Osim toga, dao je presudan doprinos
ustrojenju Katedre: izradio je sve planove i programe
studija ukljuËujuÊi i “bolonjski“ i brinuo se za kadrov-
ski razvoj turkologije. Veliku je pozornost posvetio i
obogaÊenju fonda Knjiænice turkologije ‡ danas je to
Zbirka za turkologiju u sastavu Knjiænice Filozofskog
fakulteta.

Studij turkologije na Filozofskom fakultetu uspo-
rediv je s istoimenim studijima u Europi, u Sjedinje-
nim AmeriËkim Dræavama i Turskoj. ZagrebaËka
turkologija dijeli sa sveuËiliπtima u Europi one sadr-
æaje koji su bitan sastavni dio turkologije: nastavu iz
suvremenoga turskog jezika kao najznaËajnijeg meu
turkijskim jezicima, nastavu iz turske knjiæevnosti i
islamske civilizacije, kao i predmete iz opÊe i kulturne
povijesti starih i suvremenih turkijskih naroda. Ipak,
buduÊi da turkoloπki studiji osim zajedniËkih crta
imaju i neke posebnosti koje odraæavaju potrebe svake
zemlje, i zagrebaËka se turkologija razlikuje od drugih
po vaænosti koju osim suvremenom turskom pridaje i
osmanskom jeziku (pa time donekle i arapskom) i
opÊoj i kulturnoj povijesti Osmanskoga Carstva.
Takva znanja omoguÊuju Ëitanje i razumijevanje
osmanskih dokumenata i narativnih izvora relevantnih
za povijest Hrvatske.

Prvi (“predbolonjski”) nastavni program studija
turkologije trajao je Ëetiri akademske godine. Od aka-
demske godine 2005/2006. na Filozofskom fakultetu
u Zagrebu, kao i na svim drugim fakultetima u Hrvat-
skoj, studira se prema novim programima, popularno
nazvanima “bolonjskim”. Bolonjski nastavni program6 S. BAJRAKTAREVI∆, 316.



15

studija turkologije sastoji se od preddiplomskog i
diplomskog dijela: πest semestara za prvostupnika
(baccalaurea, odnosno baccalaureus) i joπ Ëetiri za
magistra turkologije. Preddiplomski program turko-
logije osposobljava studente za rad u gospodarstvu,
kulturi, knjiænicama, zavodima, trgovaËkim predstav-
niπtvima itd. Diplomski studij osposobljava za poËetak
struËnog ili znanstvenog rada u turkologiji, ili za rad
u znanosti, kulturi, diplomaciji ili gospodarstvu. Svake
se godine na studij turkologije moæe upisati trideset
studenata koji odabiru joπ jednu studijsku grupu.
Dosadaπnja iskustva pokazuju da je taj studij zahtje-
van, no da ga motivirani studenti sa zadovoljstvom
prate i stjeËu oËekivana znanja i vjeπtine.

Ekrem »auπeviÊ predavao je tijekom svih dva-
deset akademskih godina od osnutka Katedre. Prije
nego πto su se zaposlili drugi stalni nastavnici imao
je iznimno veliku satnicu jer je tada bio jedini turkolog
lingvistiËkog usmjerenja u Republici Hrvatskoj. Osim
toga, godinama je obavljao sve struËne i organiza-
cijske poslove. Od akademske godine 2003/2004. na
Katedri su kao znanstvene novakinje zaposlene Marta
AndriÊ i Azra AbadæiÊ Navaey, a poslije dvije godine
pridruæila im se Barbara Kerovec.

Vanjski suradnici na Katedri u zadnjih su dvadeset
godina bili, kronoloπkim redom: Nenad MoaËanin
(Odsjek za povijest Filozofskog fakulteta u Zagrebu),
Tatjana PaiÊ-VukiÊ (Arhiv HAZU-a, Zagreb), Fehim
Nametak (Filozofski fakultet Univerziteta u Sarajevu),
Ebtehaj Navaey (Zagreb), Muhamed ÆdraloviÊ (Arhiv
HAZU-a, Zagreb), Amir LjuboviÊ (Filozofski fakultet
Univerziteta u Sarajevu), Kerima Filan (Filozofski fa-
kultet Univerziteta u Sarajevu), Alena ∆atoviÊ (Filo-
zofski fakultet Univerziteta u Sarajevu), Vjeran Kursar
(Odsjek za povijest Filozofskog fakulteta u Zagrebu),
Kornelija Jurin StarËeviÊ (Odsjek za povijest Filo-
zofskog fakulteta u Zagrebu), Vesna MioviÊ (Zavod
za povijesne znanosti HAZU-a u Dubrovniku), Dino
MujadæeviÊ (stipendist Zaklade Alexandera von Hum-
boldta na SveuËiliπtu u Bochumu) i honorarna surad-
nica Jana BuπiÊ, diplomirana turkologinja.

Od osnivanja Katedre postojala je potreba za
angaæiranjem barem jednoga turskog lektora kako bi
studenti s izvornim govornikom stekli znanja i vjeπtine
neophodne u buduÊem radu. Od akademske godine
1995/1996. do danas na Katedri su kao lektori bili
angaæirani Recai Görgülü, Hediye Gülsüm Dizioülu,
Mehmet Bulut, Mehmet Iùíker, Güldane Kalín, Özgür
Öner i Asuman Ergün Ünsal. U akademskoj godini
2013/2014. Katedra za turkologiju sklopila je veÊi broj
ugovora o suradnji sa stranim sveuËiliπtima putem
programa Erasmus, a u ljetnom je semestru iste godine
Lokman Turan, prvi gostujuÊi profesor iz Turske, za
studente turkologije odræao niz predavanja iz osman-
ske knjiæevnosti.

Katedra za turkologiju dosad je provela dva
znanstvena projekta koje je financiralo Ministarstvo
znanosti, obrazovanja i sporta Republike Hrvatske.
Ekrem »auπeviÊ bio je voditelj obaju projekata, a kao

znanstvene novakinje bile su ukljuËene Marta AndriÊ,
Azra AbadæiÊ Navaey i Barbara Kerovec. Osim znan-
stvenog istraæivanja suvremenoga i osmanskoga tur-
skog jezika, turske knjiæevnosti i kulturne povijesti
Hrvatske i Bosne i Hercegovine, nastavnici Katedre
za turkologiju bave se i knjiæevnim prevoenjem.
Ekrem »auπeviÊ, Marta AndriÊ i mnogi bivπi i sadaπnji
studenti turkologije preveli su velik broj romana,
ponajviπe s turskog jezika na hrvatski, ali i obrnuto.

Katedra za turkologiju sudjelovala je i u orga-
nizaciji dvaju meunarodnih simpozija. »etvrti meu-
narodni turkoloπki simpozij zemalja jugoistoËne Euro-
pe odræan je u Zagrebu od 3. do 6. prosinca 2007.
Organizirao ga je Institut BAL-TAM iz Prizrena
(Balkan Türkoloji Araùtírmalarí Merkezi = Centar za
balkanska turkoloπka istraæivanja), a Katedra je bila
suorganizator. Simpozij je rezultirao objavljivanjem
zbornika Referati sa IV. meunarodnog turkoloπkog
simpozijuma jugoistoËne Evrope.7

Od 25. do 30. kolovoza 2008. u Zagrebu je na Fi-
lozofskom fakultetu odræan 18. simpozij predosman-
skih i osmanskih studija, koji organizira CIEPO (Co-
mité International des Études pré-Ottomanes et Ot-
tomanes = Meunarodni odbor za predosmanske i
osmanske studije) u suradnji za zemljom-domaÊinom.
Pokrovitelj je simpozija bio Filozofski fakultet, a
neposredni organizatori Nenad MoaËanin i Ekrem
»auπeviÊ. Dodjeljivanje domaÊinstva Filozofskom
fakultetu svojevrsno je priznanje hrvatskoj osmanistici
i turkologiji. Objavljena su i dva zbornika izlaganja
sa Simpozija: Perspectives on Ottoman Studies i
Osmanlí Sanatí, Mimarisi ve Edebiyatína Bakíù.8

ZahvaljujuÊi stipendiji Vlade Republike Turske,
do akademske godine 2011/2012. svakoga ljeta dva-
deset studenata sa zagrebaËke turkologije pohaalo
je teËajeve turskoga jezika u Istanbulu, Ankari, Izmiru
i drugim turskim gradovima. U njihovu stipendiranju
sudjeluje i MZOS RH. Tijekom boravka u Turskoj
studenti imaju osiguran smjeπtaj u studentskim domo-
vima i stanovitu novËanu potporu dok pohaaju pre-
davanja u ©koli jezika TÖMER (Türkçe Öürenme
Merkezi = Centar za uËenje turskog jezika). Od aka-
demske godine 2012/2013. stipendije dodjeljuje Insti-
tut Yunus Emre, s kojim su SveuËiliπte u Zagrebu i
Filozofski fakultet potpisali Protokol o suradnji.

7 Nimetullah Hafíz (urednik), Referati sa IV. meunarodnog
turkoloπkog simpozijuma jugoistoËne Evrope, BALTAM ‡ Balkan
Türkoloji Araùtírmalarí Merkezi, Prizren, 2010.

8 Ekrem »AU©EVI∆, Nenad MOA»ANIN, Vjeran KURSAR
(urednici), Perspectives on Ottoman Studies. Papers from the 18th
Symposium of the International Committee of Pre-Ottoman and
Ottoman Studies (CIEPO), Lit Verlag, Berlin, 2010. Ekrem »AU-
©EVI∆, Nenad MOA»ANIN, Vjeran KURSAR (urednici),
Osmanlí Sanatí, Mimarisi ve Edebiyatína Bakíù. 18. CIEPO
(Uluslararasí Osmanlí Öncesi ve Osmanlí Çalíùmalarí Komisyonu)
Sempozyumu, (25-30 Aüustos 2008, Zagreb, Zagreb Üniversitesi
Felsefe Fakültesi) Bildirileri, Trakya Üniversitesi Balkan Araùtírma
Enstitüsü Yayíní, Edirne, 2011.



16

UnatoË razmjerno kratkoj institucionalnoj povije-
sti i malom broju znanstvenika, hrvatska turkologija
ima prepoznatljivo mjesto u svijetu. Katedra za turko-
logiju posljednjih dvadeset godina popunjava jednu
od osjetnih praznina u obrazovnom sustavu Republike
Hrvatske. Naime, do 1994. u Hrvatskoj se nije ni
moglo πkolovati struËnjake sposobne za Ëitanje turskih
dokumenata vaænih za istraæivanje pet stoljeÊa hrvat-
ske povijesti i povijesti velikog dijela svijeta s kojim
nas je Osmansko Carstvo povezivalo, niti pruæiti mo-
guÊnosti za upoznavanje s islamskim svijetom. Plod-
nim radom hrvatskih znanstvenika turkoloπkog usmje-
renja i stalnom izobrazbom novih u zadnja dva deset-
ljeÊa ostvaruju se nade onih Ëlanova Akademije koji
su krajem 19. stoljeÊa sanjali o utemeljenju institu-
cionalne turkologije u Hrvatskoj.

IZVORI

Arhiv Filozofskog Fakulteta SveuËiliπta u Zagrebu:
Zapisnici sjednica Fakultetskog vijeÊa Filozofskog

fakulteta, godiπta: 1993-2014.
Djelovodnici Filozofskog fakulteta, godiπta: 1993-

-2014.
Personalni dosjei zaposlenika Filozofskog fakulteta

SveuËiliπta u Zagrebu

LITERATURA

BajraktareviÊ, Sulejman, “Kratak osvrt na istorijat
Orijentalne zbirke Jugoslavenske akademije u Zagrebu”,
Prilozi za orijentalnu filologiju i istoriju jugoslovenskih na-
roda pod turskom vladavinom, 2/1951, str. 315-317.

»auπeviÊ, Ekrem; MoaËanin, Nenad; Kursar, Vjeran
(urednici), Osmanlí Sanatí, Mimarisi ve Edebiyatína Bakíù.
18. CIEPO (Uluslararasí Osmanlí Öncesi ve Osmanlí Ça-
líùmalarí Komisyonu) Sempozyumu, (25-30 Aüustos 2008,
Zagreb, Zagreb Üniversitesi Felsefe Fakültesi) Bildirileri,
Trakya Üniversitesi Balkan Araùtírma Enstitüsü Yayíní,
Edirne, 2011.

»auπeviÊ, Ekrem; MoaËanin, Nenad; Kursar, Vjeran
(urednici), Perspectives on Ottoman Studies. Papers from
the 18th Symposium of the International Committee of Pre-
Ottoman and Ottoman Studies (CIEPO), Lit Verlag, Berlin,
2010.

Hafíz, Nimetullah (urednik), Referati sa IV. meuna-
rodnog turkoloπkog simpozijuma jugoistoËne Evrope, BAL-
TAM ‡ Balkan Türkoloji Araùtírmalarí Merkezi, Prizren,
2010.

ÆdraloviÊ, Muhamed, “Aleksej Olesnicki i Orijentalna
zbirka Jugoslavenske akademije znanosti i umjetnosti (u
povodu 30. godiπnjice smrti A. Olesnickog)”, Radovi Arhiva
Jugoslavenske akademije znanosti i umjetnosti, sv. 2, Za-
greb, 1973, str. 97-110.

INTERNET

Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu, Katedra za
turkologiju, Nastavnici: http://www. ffzg.unizg.hr/turkolog/
Stranice/nastavnici.html (pristup: 16. svibnja 2014)

SUMMARY

THE HISTORY OF TURKISH STUDIES
IN CROATIA

The strivings for an institutional inception of re-
search related to Turkish themes were evinced already
in the late nineteenth century when the idea was pro-
posed that the Chair of Turkish Studies be established
at the University of Zagreb but wasn’t realized at the
time. In 1927 the Oriental Collection was established
at the Yugoslav Academy of Arts and Sciences for
which a number of Arabic, Turkish and Persian manu-
scripts were being collected in Bosnia and Herze-
govina, Sandzak, Kosovo and Metohija. In the Col-
lection was employed Alexei Olesnicki, a Russian
Orientalist of Ukrainian descent, who taught the Turk-
ish language at Zagreb’s Faculty of Philosophy from
the academic year 1936/1937 to his death in 1943. It
was thus the case that the study of Turkish expired
even before it would be institutionalized as a sepa-
rate chair. The revival of the idea to establish a uni-
versity course of Turkish Studies would have to bide
its time until 1992 when Professor Nenad MoaËanin
proposed that the Chair of Turkish Studies be set up
at the Faculty of Philosophy, University of Zagreb.
The then Head of the Department of General Linguis-
tics, academician Mislav JeæiÊ, strongly supported the
initiative and introduced the course of study into the
Department. Professor Ekrem »auπeviÊ lent his in-
valuabe contribution to the establishment and consti-
tution of the Chair by devising all the study plans and
programs including the most recent Bologna require-
ments, in addition to working on its personnel devel-
opment while being for years a single tenured  em-
ployee. Since the academic year 2003/2004 teaching
assistants Marta AndriÊ and Azra AbadæiÊ Navaey
have been employed, and were joined in 2005/2006
by Barbara Kerovec in the same capacity. Despite a
relatively short institutional history and a few schol-
ars, Turkish Studies in Croatia is recognized world-
wide.



17

Bibliografija odabranih znanstvenih radova
nastavnika i suradnika Katedre za turkologiju
(1994-2014)*

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Barbara KEROVEC
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

AbadæiÊ Navaey, Azra (2011), Predodæbe o Tur-
cima u hrvatskoj nastavi povijesti, IV. Uluslararasí
Güney-Doüu Avrupa Türkolojisi Sempozyumu bil-
dirileri / Referati sa IV. Medjunarodnog Turkoloπkog
Simpozijuma JugoistoËne Evrope / Proceedings of the
IVth International South-East Europe Turkology
Symposium (03.-07.12. 2007, Zagreb), ur. Nimetullah
Hafiz, Prizren, BAL-TAM, 111-122.

AbadæiÊ Navaey Azra (2013), Osmanski intertekst
u romanima Orhana Pamuka, doktorski rad, Zagreb,
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu.

AndriÊ, Marta (2012), Rekonstrukcija nastajanja
jednog transkribiranog teksta na temelju njegova sadr-
æaja i jeziËnih obiljeæja, Prilozi za orijentalnu filolo-
giju 61, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 45-60.

AndriÊ, Marta (2011), Rukopisna ostavπtina na
turskom jeziku sveÊenika Gjure Adama Büttnera,
doktorski rad, Zagreb, Filozofski fakultet SveuËiliπta
u Zagrebu.

AndriÊ, Marta i Ekrem »auπeviÊ (2009), Novo-
otkriveni rukopisi bosanskih franjevaca na turskome
jeziku, vid. »auπeviÊ, Ekrem

AndriÊ, Marta (2007), O sveÊeniku Gjuri Adamu
Büttneru i njegovoj ostavπtini na turskom jeziku,
Prilozi za orijentalnu filologiju 56, Orijentalni institut
u Sarajevu, str. 107-123.

»auπeviÊ, Ekrem (2014), The Turkish Language
in Ottoman Bosnia, Istanbul, The Isis Press, 248 str.

»auπeviÊ, Ekrem i Aleksandar VukiÊ (2013),
Kako institucije priËaju priËe: zloËin u franjevaËkom
samostanu u Bosni, Prilozi za orijentalnu filologiju
62, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 239-256.

»auπeviÊ, Ekrem (2012), Karl Sax’s Letters about
“the Bosnian Turks” and the Turkish language in
Bosnia (19th c.), GAMER, Ankara University, Journal
of the Southeast European Studies 1/1, str. 23-36.

»auπeviÊ, Ekrem i Tatjana PaiÊ-VukiÊ (2011),
Hírvat Seyyahí Matija MaæuraniÊ’in Gözüyle Bosna,
Bosna’ya Bir Bakíù Yahut Bir Hírvat Vatandaùínín
1839-40 Yíllarí Arasínda O Eyalete Kísa Bir Yolcu-
luüu, vid. PaiÊ-VukiÊ, Tatjana.

»auπeviÊ, Ekrem (2010), O rodbinskome nazivlju
u turskom i hrvatskom jeziku, Hrvatske Indije 3, ur.
Zdravka MatiπiÊ i dr., Zagreb, Odjel za orijentalistiku
Hrvatskoga filoloπkog druπtva, Bibliotheca Orientali-
ca, str. 47-61.

»auπeviÊ, Ekrem (2010), 19. Yüzyílda Bosna-
Hersek’te Konuùulan Türkçenin Aüíz Özellikleri, Per-
spectives on Ottoman Studies (Papers from the 18th

CIEPO), ur. Ekrem »auπeviÊ, Nenad MoaËanin, Vje-
ran Kursar, Berlin, LIT Verlag, Ottoman Studies,
Volume 1, str. 287-294.

»auπeviÊ, Ekrem i Marta AndriÊ (2009), Novo-
otkriveni rukopisi bosanskih franjevaca na turskome
jeziku, Prilozi za orijentalnu filologiju 58, Orijentalni
institut u Sarajevu, str. 167-178.

»auπeviÊ, Ekrem (2008), Upitne reËenice u tur-
skom jeziku (Turski i hrvatski u kontrastivnoj analizi),
Prilozi za orijentalnu filologiju 57, Orijentalni institut
u Sarajevu, str. 15-39.

»auπeviÊ, Ekrem i Tatjana PaiÊ-VukiÊ (2008), A
Croat’s View of Ottoman Bosnia: the Travelogue of
Matija MaæuraniÊ from the Years 1839-40, vid. PaiÊ-
-VukiÊ, Tatjana.

»auπeviÊ, Ekrem (2007), Determinatori u ustroju
turske atributne sintagme (kontrastivni pristup),
Prilozi za orijentalnu filologiju 56, Orijentalni institut
u Sarajevu, str. 33-44.

»auπeviÊ, Ekrem i Tatjana PaiÊ-VukiÊ (2007),
“Pogled u Bosnu” Matije MaæuraniÊa kao povijesni
izvor, vid. PaiÊ-VukiÊ, Tatjana.

»auπeviÊ, Ekrem (2007), Avrupa’da Basílan õlk
Türkçe Alíntílar Sözlüüü, I

.
kinci Uluslararasí Türk

Dili Kurultayí (I
.
hsan Doüramací’ya Armaüan), ur.

Rasim Öztürk, Ankara-Biùkek, Bilkent Üniversitesi,
str. 119-123.

»auπeviÊ, Ekrem (2006), Turske poslovice iz
Bosne, Prilozi za orijentalnu filologiju 55, Orijentalni
institut u Sarajevu, str. 77-96.

»auπeviÊ, Ekrem (2005), Turska gramatika fra
Andrije GlavadanoviÊa (II), Prilozi za orijentalnu filo-
logiju 54, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 17-50.

»auπeviÊ, Ekrem (2004), A Chronicle of Bosnian
Turkology: The Franciscans and the Turkish Lan-
guage, Ottoman Bosnia ‡ A History in Peril, ur. Mar-

*U bibliografiju su uvrπteni samo radovi stalno zaposlenih i
stalno angaæiranih nastavnika i suradnika.



18

kus Koller i Kemal H. Karpat, Madison, The Univer-
sity of Wisconsin, The Center of Turkish Studies, str.
241-253.

»auπeviÊ, Ekrem (2004), Turska gramatika fra
Andrije GlavadanoviÊa (I), Prilozi za orijentalnu
filologiju 52-53, Orijentalni institut u Sarajevu, str.
15-50.

»auπeviÊ, Ekrem (2003), Pisma Carla Saxa o “bo-
sanskim Turcima” i turskom jeziku u Bosni (19. st.),
Prilozi za orijentalnu filologiju 51, Orijentalni institut
u Sarajevu, str. 205-213.

»auπeviÊ, Ekrem (2002), “Bosnian” Turkish and
ist Authentic Features, Prilozi za orijentalnu filologiju
50, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 365-374.

»auπeviÊ, Ekrem (2000), “Massime spirituali”
und “Sopra la dottrina cristiana”: Katholische Texte
in türkischer Sprache aus Bosnia-Herzegowina (19.
Jh.), Materialia Turcica 21, Göttingen, str. 111-145.

»auπeviÊ, Ekrem (2000), “Onu suz ettirmek iÊin
bir zanaat vereim” ‡ Neka zapaæanja o leksiku lati-
niËnih tekstova na turskom jeziku, Prilozi za orijental-
nu filologiju 49, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 9-
-18.

»auπeviÊ, Ekrem (2000), Prve gramatike turskoga
jezika u Bosni i Hercegovini, Zbornik radova o fra
Anelu ZvizdoviÊu, ur. Marko KaramatiÊ, Sarajevo-
Fojnica, str. 487-499.

»auπeviÊ, Ekrem (2000), Turkoloπke marginalije
u RelkoviÊevu Satiru, Znanstveni skup Matija Antun
RelkoviÊ i Slavonija u 18. st., ur. Damir AgiËiÊ i dr.,
Zagreb-Vinkovci-Davor, str. 233-243.

»auπeviÊ, Ekrem (2000), Tri katoliËka teksta na
turskome jeziku iz Bosne i Hercegovine, Trava od
srca ‡ Hrvatske Indije II., ur. Zdravka MatiπiÊ i dr.,
Zagreb, str. 145-190.

»auπeviÊ, Ekrem (2002), Turkoloπka Ëitanka ‡
Türk Basíníndan Seçmeler ‡ Izbor tekstova iz turskog
jezika s komentarima i glosarom, Zagreb, Ibis grafika,
243 str.

»auπeviÊ, Ekrem (1999), Weitere türkische
Sprichwörter aus Bosninen, Materialia Turcica 20,
Göttingen, str. 73-96.

»auπeviÊ, Ekrem (1999), Das Türkenbild von
Matija Antun RelkoviÊ, Acta Viennensia Ottomanica,
ur. Markus Köhbach i dr., Wien, Institut für Orienta-
listik, str. 59-65.

»auπeviÊ, Ekrem (1999), “Turci” u Satiru Matije
Antuna RelkoviÊa, Prilozi za orijentalnu filologiju 47-
-48, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 67-84.

»auπeviÊ, Ekrem (1998), Türkische Sprichwörter
aus Bosninen, Materialia Turcica 19, Göttingen, str.
63-66.

»auπeviÊ, Ekrem (1997), Adverbijalizacija u tur-
skome jeziku, Prilozi za orijentalnu filologiju 46,
Orijentalni institut u Sarajevu, str. 13-37.

»auπeviÊ, Ekrem (1997), Nominalizacija u tur-
skom jeziku (II) - Prilog kontrastivnoj analizi sintakse
turskog i hrvatskog jezika, Suvremena lingvistika 43-
-44, str. 29-60.

»auπeviÊ, Ekrem (1996), Gramatika suvremeno-
ga turskog jezika, Zagreb, SveuËiliπna naklada, 553
str.

»auπeviÊ, Ekrem (1996), Das Türkische des Josip
DragomanoviÊ, Materialia Turcica 17, Göttingen, str.
119-141.

»auπeviÊ, Ekrem (1996), Negacija u turskom
jeziku, Prilozi za orijentalnu filologiju 44-45, Orijen-
talni institut u Sarajevu, str. 51-66

»auπeviÊ, Ekrem (1996), Kavaidi Osmaniye’nin
Hírvatça Çevirisi, 3. Uluslararasí Türk Dil¸ Kurultayí
1996, Ankara, Türk Dil Kurumu, str. 267-277.

»auπeviÊ, Ekrem (1995), Nominalizacija u tur-
skom jeziku ‡ Prilog kontrastivnoj analizi sintakse
turskog i hrvatskog jezika, Suvremena lingvistika 40,
str. 33-50.

»auπeviÊ, Ekrem (1994), Struktura turske reËeni-
ce ‡ Prilog kontrastivnoj analizi sintakse turskog i
hrvatskog jezika, Suvremena lingvistika 37, str. 5-34.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2014), Doprinos dr.
sc. Ive Maæurana prouËavanju povijesti Osijeka u
osmanskom periodu, Knjiæevna revija. »asopis za
knjiæevnost i kulturu. God 54, broj 3, str. 27-36.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2012), Osmanski kra-
jiπki prostor: rat i druπtvo u jadransko-dinarskom
zaleu u 16. i 17. stoljeÊu, doktorski rad, Zagreb,
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2011), Proπlost i sa-
daπnjost osmanske graditeljske baπtine u zaleu sred-
njega Jadrana, IV. Uluslararasí Guney-Dogu Avrupa
Turkolojisi Sempozyumu bildirileri / Referati sa IV.
Medjunarodnog Turkoloskog Simpozijuma Jugo-
istocne Evrope / Proceedings of the IVth International
South-East Europe Turkology Symposium (03.-07.12.
2007, Zagreb), ur. Nimetullah Hafiz, Prizren, BAL-
TAM, str. 993-1014.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2009), Osmanska gra-
diteljska baπtina srednjega jadranskoga zalea u
povijesnoj perspektivi, Spomenica Josipa AdamËeka,
ur. Drago RoksandiÊ i Damir AgiËiÊ, Zagreb, str. 167-
189.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2006), Krajiπke elite i
izvori prihoda: primjer jadranskog zalea u 16. i 17.
stoljeÊu, Prilozi za orijentalnu filologiju 55, Orijen-
talni institut u Sarajevu, str. 243-267.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2006), Islamsko-
-osmanski gradovi dalmatinskog zalea: prilog istraæi-
vanju urbanog razvoja u 16. i 17. stoljeÊu, Radovi
Zavoda za hrvatsku povijest 38, str. 113-154.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2005), Demografska
kretanja u selima srednjodalmatinskog zalea u 16. i
poËetkom 17. stoljeÊa prema osmanskim detaljnim
poreznim popisima (mufassal defterima), Prilozi za
orijentalnu filologiju 54, Orijentalni institut u Sara-
jevu, str. 139-167.

Jurin StarËeviÊ, Kornelija (2003), Vojne snage
Kliπkog i KrËkog sandæaka pred Kandijski rat ‡
osmanska vojska plaÊenika, Zbornik Mire Kolar
DimitrijeviÊ, ur. D. AgiËiÊ, Zagreb, str. 79-95.



19

Kerovec, Barbara (2013), ZnaËenjsko-gramatiËke
razlike turskog ablativa i akuzativa u prostornim
znaËenjima, Prilozi za orijentalnu filologiju 62,
Orijentalni institut u Sarajevu, str. 7-28.

Kerovec, Barbara (2012), KognitivnolingvistiËka
analiza prostornih odnosa u turskom i hrvatskom jezi-
ku, doktorski rad, Zagreb, Filozofski fakultet Sve-
uËiliπta u Zagrebu.

Kerovec, Barbara (2011), Successive prepositions
in Croatian as translational equivalents of Turkish
semi-postpositions: ungrammaticality or necessity?,
Space and Time in Language, ur. Brdar, M., M.
OmaziÊ, V. PaviËiÊ TakaË, T. GradeËak-ErdeljiÊ, G.
Buljan, Frankfurt am Main, Peter Lang GmbH, str.
127-144.

Kerovec, Barbara (s Idom Raffaelli) (2008), Mor-
phosemantic fields in the analysis of Croatian voca-
bulary, Jezikoslovlje, 9.1-2, str. 141-169.

Kursar, Vjeran (2013), Being an Ottoman Vlach.
On Vlach Identity(ies), Role and Status in Western
Parts of the Ottoman Balkans (15th-18th Centuries),
OTAM. Ankara Üniversitesi Osmanlí Tarihi Araùtír-
ma ve Uygulama Merkezi Dergisi / Journal of the Cen-
ter for Ottoman Studies ‡ Ankara University, 34, str.
115-161.

Kursar, Vjeran (2013), Non-Muslim Communal
Divisions and Identities in the Early Modern Ottoman
Balkans and the Millet System Theory, Power and
Influence in South- Eastern Europe, 16-19th century,
ur. Maria Baramova, Plamen Mitev, Ivan Parvev,
Vania Racheva, Berlin, LIT Verlag, str. 97-108.

Kursar, Vjeran (2011), Bosanski franjevci i nji-
hovi predstavnici na osmanskoj Porti, Prilozi za
orijentalnu filologiju 60, Orijentalni institut u Sara-
jevu, str. 371-408.

Kursar, Vjeran (2010), Nemuslimani i funkcioni-
ranje predmodernoga multikonfesionalnoga druπtva
u osmanskoj Bosni, 1463.- oko 1750, doktorski rad,
Zagreb, Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu.

Kursar, Vjeran (2010), Some Remarks on the
Organization of Ottoman Society in the Early Modern
Period: The Question of “Legal Dualism” and Societal
Structures, Perspectives on Ottoman Studies. Papers
from the 18th Symposium of the International Commit-
tee of Pre-Ottoman and Ottoman Studies (CIEPO) at
the University of Zagreb 2008, ur. Ekrem »auπeviÊ,
Nenad MoaËanin i Vjeran Kursar, Berlin, LIT Verlag,
str. 837-856.

Kursar, Vjeran (2004), Anti-muslimanski karakter
protuturskih govora, Radovi Zavoda za hrvatsku
povijest Filozofskog fakulteta SveuËiliπta u Zagrebu,
34-36, str. 29-46.

MoaËanin, Nenad (2014), The Die-Hardism of the
Pre-Reform Ottoman World in Bosnia: Matija Maæu-
raniÊ’s “Tourist” Visit (1839/40), Ein Raum im Wan-
del, Leipzig, str. 265-274.

MoaËanin, Nenad (2013), Militärgrenze und “Na-
tionalcharakter” der Kroaten im 17. und 18. Jahrhun-
dert, Das Bild des Feindes, ur. Eckhard Leuschner i

Thomas Wünsch, Berlin, Gebrüder Mann Verlag, str.
51-54.

MoaËanin, Nenad (2013), Stanovniπtvo Bosan-
skog ejaleta u 18. stoljeÊu prema popisima glavarine,
Rad HAZU, 516, str. 95-120.

MoaËanin, Nenad (2011), O pouzdanosti osman-
skih katastarskih popisa, IV. Uluslararasí Guney-
Dogu Avrupa Turkolojisi Sempozyumu bildirileri /
Referati sa IV. Medjunarodnog Turkoloskog Simpo-
zijuma Jugoistocne Evrope / Proceedings of the IVth

International South-East Europe Turkology Sym-
posium (03.-07. 12. 2007, Zagreb), ur. Nimetullah
Hafiz, Prizren, BAL-TAM, str. 223-228.

MoaËanin, Nenad (2011), Whether in comparison
with the earlier inventories the cizye registers in XVIII
century are doing the research of the demographic
tendencies on the Balkans easier, Iz praktikata na
osmanskata kancelarija, ur. Rumen Kovachev, Sofia,
str. 165-170.

MoaËanin, Nenad (2011), Remek-djelo habsbur-
πke (mletaËke?) obavjeπtajne sluæbe: anonimni “geo-
grafsko-statistiËki” opis Bosanskog paπaluka (oko
1625.), Zbornik Nikπe StanËiÊa, ur. Iskra IveljiÊ, Za-
greb, str. 77-88.

MoaËanin, Nenad (2009), Sitne daÊe, krupne
implikacije, Spomenica Josipa AdamËeka, ur. Drago
RoksandiÊ i Damir AgiËiÊ, Zagreb, str. 145-165.

MoaËanin, Nenad (2009), The complex origin of
the Bosnian ocaklík timar, Halil I

.
nalcík Armaüaní ‡

I, ur. Selim Aslantaù, Ankara, str. 142-167.
MoaËanin, Nenad (2009), Tri slavonska sandæaka

‡ jedno kratko i jedno dugo “tursko stoljeÊe”, Sla-
vonija, Baranja i Srijem ‡ vrela europske civilizacije,
prvi svezak, ur. B. BiπkupiÊ, V. Kusin i B. ©ulc, Za-
greb, str. 268-277.

MoaËanin, Nenad (2008), La conversione di mas-
sa dei contadini bosniaci all’Islam, Storia religiosa
dell’Islam nei Balcani, ur. Luciano Vaccaro, Gazzada
(VA), str. 169-188.

MoaËanin, Nenad (sa Æeljkom Holjevcem) (2007),
Hrvatsko-slavonska Vojna krajina i Hrvati pod vlaπÊu
Osmanskoga Carstva u ranome novom vijeku, Zagreb,
Leykam International, str. 108-176; 180-186.

MoaËanin, Nenad (2007), Demographical Trends
in the Ottoman Empire and their impact on Economy:
neither the West, nor the East, Relazioni economiche
tra Europa e mondo islamico secc. XIII-XVIII, Varese,
str. 55-73.

MoaËanin, Nenad (2006), Turska Virovitica, 725
godina franjevaca u Virovitici, ur. Julijo MartinËiÊ i
Dubravka Hackenberger, Zagreb ‡ Osijek, str. 17-22.

MoaËanin, Nenad (2006), Town and Country on
the Middle Danube, Leiden-Boston 2006, 264 str.

MoaËanin, Nenad (2006), O izvorima za demo-
grafsku povijest Osmanskoga carstva, Med Srednjo
Evropo in Sredozemljem: Vojetov zbornik, ur. Saπo
Jerπe, Ljubljana, str. 247-258.

MoaËanin, Nenad (2005), Pristup ekohistoriji
Podravine prema osmanskim izvorima, Ekonomska i
ekohistorija, 1, str. 139-146.



20

MoaËanin, Nenad (2005), Rat za osloboenje
1683.-1699. i njegovi rezultati u istoËnoj i srediπnjoj
Hrvatskoj i Slavoniji ‡ Osmanlijska vlast u hrvatskim
zemljama ‡ Bosna u 18. stoljeÊu, Povijest Hrvata, 2,
Zagreb, str. 143-146, 193-207, 311-315.

MoaËanin, Nenad (2005), Bosansko-humski
krstjani u turskim vrelima (napomene), Fenomen
“krstjani” u srednjovjekovnoj Bosni i Humu, ur. Fra-
njo ©anjek, Sarajevo-Zagreb, str. 407-412.

MoaËanin, Nenad (2005), The Poll-Tax and
Population in the Ottoman Balkans, Frontiers of
Ottoman Studies: State, Province, and the West, vol.
I, ur. C. Imber i K. Kiyotaki, London ‡ New York,
str. 77-89.

MoaËanin, Nenad (2003), Turska vojna krajina u
hrvatskim zemljama: prolegomena za 16. i 17. stolje-
Êe, Hereditas rerum Croaticarum ad honorem Mirko
ValentiÊ, ur. Alexander Buczynski, Stjepan MatkoviÊ,
Zagreb, Hrvatski Institut za povijest, str. 85-91.

MoaËanin, Nenad (2003), Bosanski paπaluk u
XVIII. stoljeÊu, Hrvatska i Europa III, Zagreb, str.
109-113.

MoaËanin, Nenad (2003), Staro i novo u osma-
nistiËkim istraæivanjima povijesti Bosne i Hercego-
vine koncem XX stoljeÊa, Istorijska nauka o Bosni i
Hercegovini u razdoblju 1990-2000, ur. Enver RedæiÊ,
Sarajevo, str. 55-58.

MoaËanin, Nenad (2002), “Autonomija” osman-
ske Bosne. Nacrt, Zbornik uz 70. godiπnjicu æivota
Dragutina PavliËeviÊa, ur. Kreπimir BuπiÊ i dr., Zagreb,
Institut druπtvenih znanosti “Ivo Pilar”, str. 136-142.

MoaËanin, Nenad (2002), Osmanlí Bosnasí,
Türkler, 10, Ankara, str. 399-405.

MoaËanin, Nenad (2001), Publishing Ottoman
registers: some neglected points, Archivum Ottoma-
nicum, 19, Wiesbaden, str. 103-106.

MoaËanin, Nenad (2001), Slavonija i Srijem u raz-
doblju osmanske vladavine, Slavonski Brod, Hrvat-
ski institut za povijest ‡ Slavonski brod, 202 str.

MoaËanin, Nenad (2000), Migrationen in Sla-
wonien und Syrmien im 16. und 17. Jahrhundert,
Internationales Kulturhistorisches Symposion Mo-
gersdorf 1997, Zagreb, str. 68-74.

MoaËanin, Nenad (2000), Osmansko-turska
arhivska graa za povijest Slavonskoga Broda i okoli-
ce: pregled istraæivaËkih moguÊnosti i nacrt povijesnog
razvitka grada i okolice u razdoblju turske vlasti, Zbor-
nik radova sa znanstvenog skupa u Slavonskom Brodu
u povodu 750. obljetnice prvoga pisanog spomena
imena Broda, ur. Zlata ÆivakoviÊ Keræe, Slavonski
Brod, str. 133-144.

MoaËanin, Nenad (2000), O pogledima akade-
mika Nedima FilipoviÊa na neka pitanja povijesti BiH
XVI. i XVII. stoljeÊa u svjetlu dostignuÊa suvremene
osmanistike, Okrugli sto NauËno djelo Nedima Fili-
poviÊa, Sarajevo 23. novembar 1999, Sarajevo, str.
171-176.

MoaËanin, Nenad (2000), Novije spoznaje o
povijesti Kliπkog sandæaka prema osmanskim izvo-
rima, MoguÊnosti, 4/6, str. 74-82.

MoaËanin, Nenad (2000), O problemima karto-
grafske identifikacije obavijesti iz osmanskih popisa
bosanskih krajiπta, Radovi ‡ Zavod za hrvatsku po-
vijest 32-33.

MoaËanin, Nenad (2000), Exposing Existing
Fallacies Regarding the Captaincies in the Bosnian
Frontier Area between the 16th ‡ 18th Centuries, Con-
structing Border Societies on the Triplex Confinium,
ur. Drago RoksandiÊ i Nataπa ©tefanec, Budimpeπta,
str. 75-90.

MoaËanin, Nenad (2000), Hrvatska i Osmansko
Carstvo, Hrvatska i Europa II, Zagreb, str. 63-82.

MoaËanin, Nenad (1999), Turska Hrvatska, Za-
greb, 211 str.

MoaËanin, Nenad (1999), Some Observations on
the kapudans in the Ottoman Northwestern Frontier
Area 16-18 c, Acta Viennensia Ottomanica, Akten des
13. CIEPO-Symposiums, ur. Markus Köhbach, Gisela
Proházka-Eisl i Claudia Römer, BeË, str. 241-246.

MoaËanin, Nenad (1999), Islamizacija seljaπtva
u Bosni od 15. do 17. stoljeÊa: demistifikacija, Zbornik
Mirjane Gross, ur. Nikπa StanËiÊ, Ivo Goldstein i
Mario Strecha, Zagreb, str. 53-63.

MoaËanin, Nenad (1999), Kapudánságok a bos-
nyák határvidéken a 16-18. században (Kapetanije na
bosanskom serhatu 16-18. st.), Aetas 4, Szeged, str.
51-58.

MoaËanin, Nenad (1999), Mass Islamization of
Peasants in Bosnia: Demystifications, Mélanges prof.
Machiel Kiel, ur. Abdeljelil Temimi, Zaghouan, str.
353-358.

MoaËanin, Nenad (1998), The Question of Vlach
Autonomy Reconsidered, Essays on Ottoman Civil-
ization, Archív Orientální, Supplementa VIII., Pro-
ceedings of the XIIth Congress of the CIEPO, Praha
1996, Prag, str. 263-269.

MoaËanin, Nenad (1998), Osmansko-turski po-
rezni popisi i historijska geografija, Radovi IHP 30,
Zagreb, str. 294-299.

MoaËanin, Nenad (1998), Osijek u turskim izvo-
rima, Povijesni prilozi 16/1997, Zagreb, str. 33-56.

MoaËanin, Nenad (1998), Introductory Essay on
an Understanding of the Triple-frontier Area: Pre-
liminary Turkologic Research, Microhistory on the
Triplex Confinium, ur. Drago RoksandiÊ, Budimpeπta,
str. 125-136.

MoaËanin, Nenad (1997), Srijemska Mitrovica
1566: Mit, legenda i povijest, Otium, 4/1-2/1996,  str.
114-117.

MoaËanin, Nenad (1997), Poæega i Poæeπtina u
sklopu Osmanskoga carstva (1537.-1691.), Jastre-
barsko, Naklada Slap, 544 str.

MoaËanin, Nenad (1997), Æivot Jakub-paπe, pobjed-
nika na Krbavi 1493., Krbavska bitka i njezine poslje-
dice, ur. Dragutin PavliËeviÊ, Zagreb, str. 175-177.

MoaËanin, Nenad (1996), Upravna podjela hrvat-
skih zemalja u sklopu Osmanskog carstva, Hrvatske
æupanije kroz stoljeÊa, Zagreb, str. 39-47.

MoaËanin, Nenad (1996), BihaÊ i osmanski
obrambeni sustav na sjeverozapadu Bosanskoga



21

ejaleta 1592.-1711. Spomenica Ljube Bobana, Zagreb,
str. 105-111.

MoaËanin, Nenad (1996), Zur Lage des kroa-
tischen Bauerntums während der Osmanenherrschaft,
Prilozi za orijentalnu filologiju 44-45, Orijentalni
institut u Sarajevu, str. 133-147.

MoaËanin, Nenad (1995), The Croatian Rural
Households and Ottoman Fiscal Units, Prilozi za
orijentalnu filologiju, 42-43, Orijentalni institut u
Sarajevu, str. 211-216.

MoaËanin, Nenad (1994), Neki problemi tuma-
Ëenja turskih izvora u vezi s bitkom kod Siska 1593.
godine, SisaËka bitka 1593, ur. Ivo Goldstein i Milan
Kruhek, Zagreb-Sisak, str. 125-    -130.

MoaËanin, Nenad (1994), Bâc and gümrük on the
Middle Danube 1540-1614: Terminological Eluci-
dations, Comité International pour les études préotto-
manes et ottomanes, VIIe Symposium, Actes, Ankara,
TTK Basímevi, str. 463-466.

MoaËanin, Nenad (1994), Myth, Legend and
History in the Life of a Provincial Ottoman Town:
the Case of Dimitrofçe/Sremska Mitrovica, Scripta
Hierosolymitana, XXXV, Jerusalem, The Hebrew
University of Jerusalem, str. 70-74.

MoaËanin, Nenad (1994), The Historical Fate of
Croatia and Turco-Croatian Relations in the Past,
Tarih Araùtírmalarí Dergisi, XVI, 27, Ankara, str.
243-255.

MoaËanin, Nenad (1994), Hací Mehmet aüa of
Poæega, God’s Special Protégé (ca. 1490 ‡ ca. 1580),
Hungarian-Ottoman Military and Diplomatic Rela-
tions in the age of Süleyman the Magnificent, ur. G.
Dávid-P. Fodor, Budimpeπta, str. 171-181.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2013), Natpisi na “zagre-
baËkom“ jataganu, Zbornik Zavoda za povijesne zna-
nosti Odsjeka za povijesne i druπtvene znanosti HAZU
31, str. 217-230.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2012), Extant Private Libra-
ries of Oriental Manuscripts from Bosnia: Research
Possibilities, Gamer: Journal of the Center of South-
east Studies, 1, Ankara, str. 143-154.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2012), Osobne biljeænice
(medæmue) iz osmanske Bosne kao povijesni izvori:
metodoloπka pitanja, u: Zbornik u Ëast Petru StrËiÊu,
ur. Maja PoliÊ i Elvis OrbaniÊ, Rijeka, Povijesno
druπtvo Rijeka, str. 345-351.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2012), Mecmûa inceleme-
lerinin sínírlarí ve olanaklarí: Bosna mecmualarína
bir yaklaùím, Mecmûa: Osmanlí edebiyatínín kírkam-
barí, ur. Hatice Aynur et al., Istanbul, Turkuaz, str.
53-71.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2011), The World of Musta-
fa Muhibbi, a Kadi from Sarajevo, prev. na engleski
Margaret Casman Vuko, Tatjana PaiÊ-VukiÊ i Miro-
slav Vuko, Istanbul, ISIS, 237 str.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana i Ekrem »auπeviÊ (2011),
Hírvat Seyyahí Matija MaæuraniÊ’in Gözüyle Bosna,
Bosna’ya Bir Bakíù Yahut Bir Hírvat Vatandaùínín

1839-40 Yíllarí Arasínda O Eyalete Kísa Bir Yol-
culuüu, ur. »auπeviÊ, Ekrem; PaiÊ-VukiÊ, Tatjana;
Hafiz Küçükusta, Ayla, Prizren, BAL-TAM, str. V-
-XXV.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2011), PrekograniËni susret:
Imbro Tkalac u domu Mehmed-bega BiπËeviÊa, Pri-
lozi za orijentalnu filologiju 60, Orijentalni institut u
Sarajevu, str. 451-460.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2010), SaËuvane privatne
zbirke arapskih, turskih i perzijskih rukopisa iz Bosne
i Hercegovine: istraæivaËke moguÊnosti, Hrvatske
Indije III, ur. Zdravka MatiπiÊ, Zagreb, Bibliotheca
orientalica, str. 66-75.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2008), The transmission of
knowledge among learned Bosnian Muslims as recor-
ded in the manuscripts of Mustafa Muhibbi, a qadi
from Sarajevo, 30 Years of Arabic and Islamic Studies
in Bulgaria: “The Arab World and Islam ‡ Identities
and Intercultural Interactions”: proceedings, ur. Tzve-
tan Theophanov et al., Sofija, University Press, St.
Kliment Ohridski, str. 361-371.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana i Ekrem »auπeviÊ (2008), A
Croat’s view of Ottoman Bosnia: the travelogue of
Matija MaæuraniÊ from the years 1839-40, Living in
the Ottoman Ecumenical Community: Essays in Ho-
nour of Suraiya Faroqhi, ur. Vera Costantini i Markus
Koller, Leiden, E. J. Brill, str. 293-305.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2007), Svijet Mustafe Mu-
hibbija, sarajevskoga kadije, Zagreb, Srednja Europa,
267 str.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana i Ekrem »auπeviÊ (2007),
“Pogled u Bosnu“ Matije MaæuraniÊa kao povijesni
izvor, Prilozi za orijentalnu filologiju 56, Orijentalni
institut u Sarajevu, str. 177-191.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2005), Pjesme sarajevskoga
kadije Mustafe Muhibbija o jelu i piÊu, Etnoloπka
tribina 27-28, vol. 34/35, str. 53-60.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2003), Biljno i Ëudotvorno
lijeËenje prema rukopisima sarajevskog kadije
Mustafe Muhibbija, Etnoloπka tribina 26, vol. 33, str.
9-21.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2002), Razvitak tiskarstva
i inkunabule u islamskome svijetu, Historijski zbornik
LV, str. 43-51.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2000), Arapski, turski i
perzijski rukopisi Nacionalne i sveuËiliπne knjiænice
u Zagrebu, Trava od srca: hrvatske Indije II, ur.
Zdravka MatiπiÊ, Zagreb, Bibliotheca orientalica,
Sekcija za orijentalistiku Hrvatskog filoloπkog druπtva
i Filozofski fakultet, str. 231-237.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (1997), “Ljudi na suncu”
Gassana Kanafanija, Prilozi za orijentalnu filologiju
46, Orijentalni institut u Sarajevu, str. 83-101.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (1997), ModernistiËki ekspe-
riment palestinske knjiæevnosti: “Ono πto vam je pre-
ostalo” Gassana Kanafanija, Knjiæevna smotra XXIX,
104-105 (2-3), str. 79-86.



Razglednica carigradske tiskare “Zellich”: “Ulaz u Crno more ‡ Bospor”
(Entrée de la Mer Noire ‡ Bosphore) ‡ Zbirka Uzaya Togaya, Turkish Postal History, Istanbul



23

Od nove osmanske do suvremene turske knjiæevnosti

U potrazi za novim jezikom

Pregledni struËni rad.
PrihvaÊen za tisak 3. 10. 2014.

Azra ABADÆI∆ NAVAEY
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

Povijest turske knjiæevnosti obiËno se dijeli u dva
veÊa razdoblja ‡ osmansko tursko i moderno ‡ koja
se u glavnim crtama podudaraju s najvaænijim raz-
dobljima turske druπtvene i politiËke povijesti. Prvi
period obuhvaÊa πest stoljeÊa knjiæevne tradicije na
osmanskom turskom koja je od kraja 13. do sredine
19. stoljeÊa nastajala u granicama Osmanskoga Car-
stva, u okrilju islamskoga svjetonazora te pod snaænim
utjecajem klasiËne perzijske i arapske knjiæevnosti.
Premda je Osmansko Carstvo trajalo sve do 1922. go-
dine, knjiæevnost pisana u zadnjim desetljeÊima nje-
gova postojanja nije imala mnogo veze s klasiËnom
poetikom prethodnih razdoblja. Upravo stoga veÊina
knjiæevnopovijesnih pregleda zaËetke nove paradigme
u turskoj knjiæevnosti smjeπta i prije sluæbenog po-
Ëetka modernoga doba ‡ koje za Turke otpoËinje
utemeljenjem Republike (1923) ‡ toËnije, u razdoblje
kasnog Osmanskog Carstva, πto osmansku proπlost
ujedno Ëini nezaobilaznim dijelom priËe o postanku i
razvoju moderne turske knjiæevnosti.

Povijest moderne turske knjiæevnosti od poËetaka
je bila u tijesnoj vezi s politiËkom povijeπÊu dræave
πto je presudno utjecalo na njezine stvaralaËke impulse
i dinamiku razvoja. Kao πto je poznato, tursko je
druπtvo u posljednjih sto pedeset godina proπlo kroz
ubrzan proces modernizacije i proæivjelo nekoliko
paradigmatskih obrata. SudeÊi po posljedicama, neki
od najdramatiËnijih bili su prisilna europeizacija, ru-
πenje Carstva, stvaranje nacionalne dræave, sekulariza-
cija i vojni udari. Svaki je od tih obrata u viπe navrata
iz temelja mijenjao uporiπta turskog identiteta: odnos
prema proπlosti i religiji, kulturu i obiËaje, jezik i
pismo. U takvim je okolnostima, dakako, i knjiæevni
jezik bio primoran brzo odgovarati na izazove πto su
ih nagle ideoloπke smjene predstavljale za stabilizaciju
kolektivnog identiteta, preuzimajuÊi na sebe nerijetko
emancipatorsku i identifikacijsku ulogu. U tom se
kontekstu Ëini posve opravdanom tvrdnja da je knji-
æevnost u Turskoj nastupala ne samo kao pratilac, veÊ
aktivni sudionik, predvodnik i katalizator svih vaænijih
druπtvenih promjena.1

S obzirom na specifiËne povijesno-politiËke kon-
stelacije u kojima je nastajala, moderna je turska knji-
æevnost od samih poËetaka bila i estetska i politiËka
Ëinjenica, narativni medij u kojemu se propituju i
odbacuju stare vrijednosti, a usvajaju nove. U svom
najuspjelijem izdanju, djelovala je kao glas protesta
protiv autoritarne dræavne politike, kao mjesto tek-
stualne potrage za izgubljenim jezikom/pismom, i
simboliËki prostor koji nudi alternativna uporiπta za
kolektivnu identifikaciju. Stoga nam moderna knjiæev-
na praksa pruæa ponajbolji uvid u sloæenu dinamiku
druπtvenih mijena i raznolikost diskurzivnih modela
s pomoÊu kojih je Turska, u prevratnim desetljeÊima
svoje povijesti, nastojala (re)definirati temeljne odred-
nice svoga modernog identiteta.

U pregledu koji slijedi skiciraju se najvaæniji estet-
ski, stvaralaËki, kulturnopovijesni i ideoloπki impulsi
koji su od sredine 19. do poËetka 21. stoljeÊa usmjera-
vali razvoj moderne turske knjiæevnosti, oblikovali
njezine vrijednosne kriterije i druπtvene uloge, te utje-
cali na promjene u æanrovskoj, rodnoj, tematskoj, stil-
skoj i konceptualnoj hijerarhiji.

OSMANSKI MODERNIZAM: PO»ECI
EUROPEIZACIJE I POLEMIKA S TRADICIJOM

Sve do sredine 19. stoljeÊa osmanska je knjiæev-
nost bila relativno monolitan sustav, zatvoren unutar
obrazaca orijentalno-islamske poetike i priliËno imun
na strujanja sa Zapada. Tek u drugoj polovici 19. sto-
ljeÊa, razvijanjem intenzivnijih odnosa izmeu
Osmanskog Carstva i zapadnog svijeta, i ta se knji-
æevnost poËinje otvarati novim kulturnim utjecajima.
Pobliæe upoznavanje Osmanlija s kulturnim postignu-
Êima zapadne Europe suoËilo ih je s vlastitim nedo-
stacima i potaknulo na korjenite promjene. U æelji da
zaustavi propadanje Carstva osmanska se uprava
odluËila na sveobuhvatne reforme koje su imale cilj
osuvremeniti oslabljeni dræavni aparat. BuduÊi da je
u svijesti tadaπnje elite modernizacija znaËila isklju-
Ëivo europeizaciju, te su reforme, sluæbeno zapoËete
proglaπenjem Tanzimatske odredbe (Gülhane Hatt-í
Hümayun, 1839), nalagale reorganizaciju svih sfera

1 Talat Sait Halman, Rapture and Revolution: Essays on
Turkish Literature (Syracuse-New York: Syracuse University
Press, 2007), str. 9.



24

æivota prema zapadnoeuropskom modelu, posebice
francuskom koji je posluæio kao uzor. Premda slabog
uspjeha i ograniËenih dometa, tanzimatske su reforme
ipak bile znaËajne jer su utrle put uklanjanju zastarjelih
druπtvenih struktura2, omoguÊile protok novih ideja i
najavile prijelaz na drukËije poimanje svijeta.

VodeÊu ulogu u πirenju zapadnih ideja, promjeni
mentalnih obrazaca i formiranju novog tipa graanske
inteligencije od druge polovice 19. stoljeÊa preuzela
je knjiæevnost, koja se stala oblikovati pod snaænim
utjecajem zapadnoeuropskih knjiæevnih tokova, pose-
bice francuskog prosvjetiteljstva, klasicizma i roman-
tizma. Uvelike potpomognuta novinarskom djelatnoπ-
Êu, knjiæevna je praksa ubrzo postala najjaËe sredstvo
kulturne modernizacije i glavni pokretaË intelektual-
nog napretka. Posve u suglasju sa zahtjevima refor-
mistiËkog doba pripisana joj je i nova uloga: didak-
tiËko-odgojna i prosvjetiteljska. Prvi predstavnici,
ujedno i zaËetnici nove knjiæevne πkole, bili su iz
redova napredne mladoosmanske inteligencije, malo-
brojne skupine proeuropskih liberalnih reformista.
Vrsni poznavatelji europske knjiæevnosti i oduπevljeni
zagovornici prosvjetiteljskih ideala, zalagali su se za
veÊi stupanj demokratizacije, prosvjeÊivanje druπtva
i jaËanje kritiËke svijesti.

 Prva razvojna faza moderne turske knjiæevnosti,
poznatija kao Tanzimatska knjiæevnost (1859-1896),
naziva se katkad “osmanski modernizam”3 ili “nova
osmanska knjiæevnost”, i nerijetko se ocjenjuje kao
tranzicijska i manje vaæna dionica u razvoju te knji-
æevnosti. Takva je atribucija, meutim, tek djelomice
prikladna buduÊi da su upravo u tom razdoblju arti-
kulirani neki od vodeÊih zahtjeva moderne turske
knjiæevnosti: okretanje zapadnim uzorima, polemika
s vlastitom tradicijom, druπtvena korisnost i kritiËki
angaæman. UËenje europskih jezika, uËestali kontakti
sa strancima i boravak u zemljama zapadne Europe4

omoguÊili su osmanskim intelektualcima neposredniji
susret s novim svjetonazorom, ali i kritiËki odmak od
vlastite tradicije. Naime, ËitajuÊi i prevodeÊi zapadne
autore tanzimatski su pisci usvajali ne samo nove
nazore o æivotu i svijetu, nego i drukËije razumijevanje
prirode knjiæevnoga stvaralaπtva. Vlastitu su knjiæev-
nost poËeli promatrati “izvana”, oËima stranaca,
prosuujuÊi je prema zapadnim mjerilima, Ëime su i
nesvjesno pristali na “orijentaliziranje” svoje intelek-
tualne, umjetniËke i duhovne baπtine. RijeË je o per-
spektivi koja Êe dugoroËno obiljeæiti ne samo ranu
fazu osmanske moderne, nego i velik dio kasnije knji-
æevne produkcije u Turskoj.

Na udaru knjiæevnih reformista naπle su se po-
sebno vjersko-mistiËna i divanska poezija, kojima se
predbacivao elitizam, hermetiËnost i druπtvena neod-
govornost.5 Nova je knjiæevna praksa, po uzoru na
onu europsku, trebala πto vjernije reproducirati, rekon-
struirati i, po potrebi, intervenirati u druπtvenu stvar-
nost. Da bi se udovoljilo zahtjevima nove poetike
trebalo je stvoriti novi knjiæevni jezik: visoko stilizi-
rani osmanski turski, razumljiv samo malobrojnoj eliti
obrazovanih, morao se pojednostaviti i pribliæiti go-
vornome jeziku.

Najistaknutije mjesto meu zagovornicima tih
promjena pripada I

.
brahimu úinasiju, angaæiranom

pjesniku i reformatoru koji je zasluæan za nastanak
prvih turskih djela u zapadnom stilu. Iako u literarnom
smislu ograniËenih dometa, neki od njegovih proje-
kata predstavljaju polaziπne toËke moderne turske
knjiæevnosti. Meu najznaËajnijima vrijedi spomenuti
objavljivanje prvoga knjiæevnog prijevoda s nekog
zapadnog jezika na turski ‡ pjesniËke antologije Ter-
cüme-i Manzume (Prijevod poezije, 1859)6, adaptacija
zapadne drame u lokalni turski kontekst, i pokretanje
prvih nesluæbenih novina za politiËka i kulturna pita-
nja, kojima je druπtvenu problematiku pripustio u
svijet knjiæevnosti. úinasijev zahtjev za stvaranjem
novog jezika s uporiπtem u narodnome govoru takoer
je naiπao na odliËan prijam meu reformistiËkim
intelektualcima i smatra se preteËom svih kasnijih po-
kreta jeziËnog purizma u Turskoj.

Pa ipak, unatoË velikom entuzijazmu knjiæevnih
reformista, malo se koji od tanzimatskih pisaca doista
uspio osloboditi utjecaja stare πkole. Pjesniπtvo je i
dalje ostalo dominantan knjiæevni izraz druge polovice
19. stoljeÊa, s manjim, uglavnom formalnim izmjena-
ma u tematsko-motivskom repertoaru i stilu. Pokazalo
se, naime, da je mnogo teæe mijenjati postojeÊe knji-
æevne oblike nego stvarati nove, pa je tako prava refor-
ma i istinska prekretnica u razvoju moderne knjiæev-
nosti zapoËela tek preuzimanjem novih vrsti æanrova,
dotad nepoznatih u turskoj kulturi: drame i romana.

Kao i druge kulturne novine koje je osmansko
druπtvo tijekom 19. stoljeÊa uvezlo sa Zapada, i roman
i drama su u tursku sredinu doπli “izvana”. Viπe negoli
knjiæevne vrste, prihvaÊeni su kao simbol moderni-
zacije i sredstvo civiliziranja tradicionalnog osman-
skog druπtva.7 UnatoË statusu “zakaπnjelog stranca”,
brzo su se prilagodile novoj sredini i pokazale popri-
liËno samosvojnosti u daljnjem razvoju. S jedne stra-
ne, bile su pokazatelj prihvaÊanja novih europskih
vrijednosti, a s druge pak djelotvorno sredstvo kritizi-

2 Josef Matuz, Osmansko Carstvo, preveo N. MoaËanin
(Zagreb: ©kolska knjiga, 1992), str. 139.

3 Göknar, “The novel in Turkish: narrative tradition to Nobel
prize”, Kasaba, Reùat (ur.), The Cambridge History of Turkey:
Turkey in the Modern World, Vol. 4 (Cambridge: Cambridge
University Press, 2008), str. 477.

4 Tijekom 19. stoljeÊa velik broj osmanskih intelektualaca
boravio je u Zapadnoj Europi, kao studenti, diplomati ili politiËki
egzilanti.

5 Ahmet Evin, Origins and development of the Turkish novel
(Minneapolis: Bibliotheca Islamica,1983), str. 11-21.

6 Opsegom nevelika zbirka sadræavala je slobodne prepjeve
odabranih ulomaka iz djela francuskih klasicista i romantiËara
(Racine, Lamartine, La Fontaine, Gilbert i Fénélon).

7 Berna Moran, Türk Romanína Eleùtirel bir Bakíù 1 (Istanbul:
õletiùim Yayínlarí, 2008), str. 11.



25

ranja nepoæeljnih uËinaka europeizacije.8 Umjesto
nekritiËke modernizacije, diktirane s vrha i svedene
na slijepo imitiranje Zapada, novi su pripovjedni oblici
ponudili neπto umjereniju varijantu, takozvani “alter-
nativni modernizam”9: prostor narativne slobode i
diskurzivno popriπte na kojemu se moglo naiÊi na
koliko-toliko artikuliranu druπtvenu kritiku. Poseban
je status zadobila drama kao najpodobniji æanr za
πirenje revolucionarnih ideja i sredstvo otpora protiv
sultanove represije, zbog Ëega je nerijetko bila na
udaru dræavnih cenzora. Kritika politiËkih institucija,
satira na stare obiËaje, povijest i domoljublje, neke
su od tema prvih turskih dramatiËara predvoenih
Namíkom Kemalom i Abdülhakom Hamidom Tarha-
nom.

Otvoreno priklanjanje razliËitim ideologijama i
politiËkim orijentacijama obiljeæilo je stvaralaπtvo
prve generacije osmanskih modernista. Ipak, najza-
nimljivija ostvarenja toga perioda jesu ona koja teæe
kulturnoj sintezi, djela koja se, bilo formom ili sadr-
æajem, kolebaju izmeu zapadnih vrijednosti i istoËne
tradicije, europskog modernizma i islamskih ideala.
Kultni romani prvoga naraπtaja turskih romanopisaca
(úemsettin Sami, Namík Kemal, Ahmet Midhat Efen-
di, Samipaùazade Sezai) razotkrivaju sve dileme i
podvojenosti s kojima se suoËavalo osmansko druπtvo
u razdoblju europeizacije. U fokusu prvih romana
uglavnom su predstavnici nove graanske klase, a
radnja se obiËno svodi na sukob izmeu tradicionalista
i proeuropske elite i pokuπaj osmansko-europske
sinteze. VeÊina ih odiπe kozmopolitskim duhom car-
ske prijestolnice (radnja se u pravilu zbiva u Istan-
bulu), dok se islam, premda ne uvijek izrijekom,
pojavljuje kao kulturni podtekst i moralni korektiv
vrijednostima zapadne civilizacije. Okrenutost svako-
dnevnici i druπtvenoj zbilji usmjerila je prve turske
romanopisce realizmu, govornome jeziku i jednostav-
nijem pripovjednom stilu, bliskom novinarsko-publi-
cistiËkom10, πto Êe i u narednim desetljeÊima ostati
dominantnom pripovjednom konvencijom turskih
prozaista.

Prijelaz u novo stoljeÊe obiljeæili su jaËanje sul-
tanova apsolutizma, snaæna politiËka represija, progo-
ni intelektualaca i cenzura govora. U takvom se
ozraËju teπko moglo promicati ideale liberalnijeg
druπtva i pozivati javnost na kritiËki angaæman, pa se
i knjiæevnost, primorana na povlaËenje i stanovitu
izolaciju od druπtveno-politiËkih zbivanja, otvorila
novim temama i krenula drukËijim smjerom. Pokre-
tanjem Ëasopisa Servet-i Fünun (Bogatstvo znanosti)
zapoËinje djelovati istoimena knjiæevna πkola, poznata
i pod imenom Edebiyat-í Cedide (Nova knjiæevnost,
1896-1901), kojom turska knjiæevnost ulazi u novu

razvojnu fazu. Okupivπi oko sebe najistaknutija
knjiæevna imena tog razdoblja (Recaizade Mahmud
Ekrem, Tevfik Fikret, Halit Ziya Uùaklígil i Mehmet
Rauf) Ëasopis je ubrzo postao teorijsko æariπte πkole i
bio iznimno utjecajan u πirenju zapadnoeuropskih
literarnih trendova, posebno poetike parnasovaca,
simbolizma i realizma. Voeni estetikom larpurlar-
tizma, pristaπe Nove knjiæevnosti ustali su protiv
utilitarizma u umjetnosti te unijeli znaËajne izmjene
u knjiæevni izraz. NajveÊu su paænju poklanjali stilsko-
-tehniËkim pitanjima umjetniËkog stvaralaπtva i
jeziËnoj virtuoznosti, znatno su proπirili sadræajno-
tematski repertoar, pridonijeli individualizaciji knji-
æevnog izriËaja i uopÊe definiranju temelja moderne
turske knjiæevnosti.

Ipak, zahtjev “novih knjiæevnika” za iskljuËivo
estetskom funkcijom knjiæevnosti nije dugo Ëekao na
odgovor. Prve reakcije uslijedile su nakon Mladotur-
ske revolucije iz 1908, ukidanja sultanova apsolutizma
i proglaπenja novog ustava. Nova politiËka klima po-
godovala je jaËanju reformistiËkih struja koje su prvi
put u osmanskoj povijesti stekle pravo glasa i javnog
djelovanja. Osim pristaπa pjesniËkoga pokreta Fecr-i
Ati (Zora buduÊnosti, 1909-1913), koji su naglaπavali
jednaku vaænost individualistiËke estetike kao i druπ-
tvene korisnosti knjiæevnosti11, najglasnija kritika
larpurlartizma i svojevrstan poziv na knjiæevni aktivi-
zam pristigao je iz redova nacionalno osvijeπtenih
mladoturskih intelektualaca, pobornika etnonacionali-
stiËke ideologije ‡ turkizma. Buenje svijesti o etniË-
koj posebnosti Turaka iznova je poljuljalo njihova
dotadaπnja identitetska uporiπta i nagovijestilo smjenu
kulturnih obrazaca. Knjiæevni je diskurs i ovaj put
odigrao kljuËnu ulogu, znatno pridonijevπi artikuli-
ranju novoga nacionalnog identiteta.

RASKID S TRADICIJOM I STVARANJE
NACIONALNE KNJIÆEVNOSTI

Nakon 1908. meu osmanskim Turcima zapoËi-
nje plodna nacionalistiËka propaganda, najprije u
okviru novoosnovanih kulturnih druπtava i Ëasopisa,
a potom i unutar nove nacionalno orijentirane knji-
æevne struje. PoËeci Nacionalne knjiæevnosti (Milli
edebiyat, 1911-1922) obiËno se veæu uz osnivanje
Ëasopisa Genç kalemler (Mlada pera) i programske
aktivnosti pokreta Yeni Lisan (Novi jezik) koji se
zalagao za stvaranje nacionalnog jezika kao temeljne
pretpostavke nacionalne turske knjiæevnosti. Potraga
za novim kulturnim identitetom, koja zapoËinje sa
úinasijem u 19. stoljeÊu, dosegnula je vrhunac po-
Ëetkom 20. stoljeÊa u opusu angaæiranog pjesnika,
politiËkog mislioca i najvaænijeg ideologa turkizma
‡ Ziye Gökalpa. Njegova Ëuvena krilatica “Biti suvre-
men, musliman i TurËin” (“Muasírlaùmak, I

.
slam-8 Evin, Origins and development of the Turkish novel, str. 80.

9 Göknar, “The novel in Turkish: narrative tradition to Nobel
prize”, str. 476.

10 Evin, Origins and development..., str. 49. 11 Halman, Rapture and Revolution..., str. 225.



26

laùmak, Türkleùmek”)12 na najbolji naËin saæimlje
polaziπta nove ideologije, koja je temelje moderne
turske kulture vidjela u sintezi zapadne, nacionalne i
islamske komponente. Turkizam je tako uveo dva
kontradiktorna koncepta: “muslimanski nacionali-
zam” i “sekularni islam”13, koji Êe pred naredne
generacije postaviti joπ uvijek nerazrijeπenu dilemu.

Potreba za artikuliranjem novog identiteta pogo-
dovala je razvoju narativnih vrsta, posebno romana
koji, nakon kraÊe stagnacije na prijelazu stoljeÊa,
iznova doæivljava afirmaciju. Pisci Nacionalne knji-
æevnosti uglavnom nastupaju kao apologeti turkizma,
katkad i (pan)turanizma, stavljajuÊi knjiæevnu naraciju
u sluæbu novoga nacionalnog ideologema. Meu
ogledne primjere takve knjiæevne prakse ubrajaju se
pripovijetke Ömera Seyfettina, te rani romani spisa-
teljice Halide Edip Adívar, Reùata Nurija Güntekina
i Yakupa Kadrija Karaosmanoülua. U njihovim je
djelima moguÊe iπËitati sve najvaænije odrednice na-
cionalistiËkog diskursa koji Êe sluæbenu legitimaciju
zadobiti utemeljenjem Republike Turske.

PropaπÊu Osmanskoga Carstva i stvaranjem nove
dræave u turskoj je povijesti nastupio paradigmatski
zaokret koji je izmijenio dotadaπnje razumijevanje
proπlosti i prosudbe vlastitog naslijea. U æelji da se
odvoji od svog imperijalnog prethodnika nova je vlast
odluËila pokidati sve spone koje su je vezale za osman-
sko naslijee. U nizu reformskih poteza najradikalnija
je bila jeziËna reforma (1928), koja je ukljuËivala
korjenitu promjenu jezika, ukidanje arapskog pisma
i uvoenje latinice. Cjelokupna knjiæevna ostavπtina
Osmanlija tim je Ëinom postala neËitljiva i nerazumlji-
va, “drugost“ u pravom smislu te rijeËi, πto je kod
modernih Turaka izazvalo snaæan osjeÊaj diskontinui-
teta u poimanju vlastitog identiteta. Prazninu zbog
nagloga gubitka proπlosti nastojale su nadomjestiti i
novoosnovane kulturne institucije Türk Dil Kurumu
(Institut za turski jezik,1932) i Türk Tarih Kurumu
(Institut za tursku povijest, 1935), u kojima se proizvo-
dio novi “Ëisto“ turski jeziËni, knjiæevni i povijesni
identitet.

Otrgnuti od vlastite tradicije i nepovjerljivi spram
Zapada, turski romanopisci republikanskog perioda
zatvorili su se u okvire svoje zbilje, koju je prvih deset-
ljeÊa po utemeljenju Republike definirala nacionalna,
revolucionarna i (poslije)ratna problematika. Temat-
sku jezgru ranih republikanskih romana uglavnom
Ëine povijesni dogaaji kao πto su Prvi svjetski rat,
europska okupacija Turske, Rat za nezavisnost i kema-
listiËka revolucija, smjeπteni preteæito u anadolski
kontekst ‡ novo uporiπte autentiËne turske kulture.
VeÊina romana otvoreno promiËe stavove kemali-
stiËke ideologije, zagovara sekularizam i napredak uz
oπtru kritiku islamske tradicije kao simbola zaostalo-
sti, te se s pravom ubraja u paradigmatske primjere
ideoloπki produktivnih tekstova. U srediπtu pripo-
vijesti obiËno je prosvijeÊeni urbani intelektualac, koji
borbu za ideale i ærtvovanje za nacionalni kolektiv
pretpostavlja vlastitim interesima.

Za razliku od proze, pjesniËka produkcija repu-
blikanskog razdoblja sklonija je eksperimentu i mnogo
otvorenija prema razliËitim utjecajima i oblikovnim
modalitetima. Dominiraju pjesnici domoljubne, revo-
lucionarne i lirsko-romantiËarske poezije poput Meh-
meta Emina Yurdakula, Mehmeta Akifa Ersoya (auto-
ra nacionalne himne) te pristaπe slogovnog metra (Beù
Hececiler) inspirirani ratom za nezavisnost, turskim
folklorom i narodnom tradicijom. Kao kontrapunkt
rodoljubnom pjesniπtvu, koje se ubrzo iscrpilo u bud-
niËarskim stihovima, u prvoj polovici 20. stoljeÊa
oglasilo se joπ nekoliko jakih pjesniËkih osobnosti
razliËitih i originalnih poetika: Cahit Sítkí Tarancí,
Ahmet Muhip Díranas, Necip Fazíl Kísakürek i Fazíl
Hüsnü Daülarca. U mnoπtvu revolucionara i knji-
æevnih ideologa republikanskog razdoblja posebno se
izdvaja neoklasicist Yahya Kemal Beyatlí, jedan od
istovremeno najotvorenijih i najtradicionalnijih pjes-
nika nove turske knjiæevnosti. Izniman erudit, obrazo-
van u dvije kulture, nadahnut francuskim simboliz-

12 Kemal. H. Karpat, “Historical continuity and identity
change or how to be modern Muslim, Ottoman, and Turk”, u:
Karpat, Kemal H. (ur.) , Ottoman Past and Today’s Turkey (Leiden-
Boston-Köln: Brill, 2000), str. 2-3.

13 Göknar, “The novel in Turkish: narrative tradition to Nobel
prize”, str. 484.

Halide Edip Adívar



27

mom i osmanskom tradicijom, Beyatlí se suprotstavio
iskljuËivosti kemalistiËkog projekta modernizacije i
osebujnom pjesniËkom sintezom uspostavio vezu
izmeu osmanske proπlosti i republikanske sadaπnjo-
sti. Iako za æivota neshvaÊen i neprihvaÊen, svojim je
nazorima o vaænosti tradicije snaæno utjecao na stva-
ralaπtvo dvojice istaknutih pisaca druge polovice 20.
stoljeÊa: Ahmeta Hamdija Tanpínara i Orhana Pa-
muka.

SOCREALIZAM I DRU©TVENA KRITIKA

Nacionalno osvijeπten republikanski narativ, s
urbanim individualcem u srediπtu radnje, od sredine
20. stoljeÊa sve viπe poprima socijalni prizvuk. Za-
okret k socrealizmu obiËno se smjeπta u 1940-e, kada
u turskom politiËkom æivotu nastupa viπestranaËje, a
njime i prva kritika kemalistiËke vlasti. Najglasnija
kritika bila je ona druπtveno orijentirana, pristigla iz
redova lijeve opozicije u ime socijalno ugroæenih.
Najoriginalniji pjesniËki izriËaj zadobila je u stiho-
vima Nazíma Hikmeta Rana, buntovnog ljeviËara,
romantiËnoga komunista i neumornog borca za slo-
bodu rijeËi, koji je inovativnim zahvatima u pjesniËki
jezik radikalno modernizirao tursko pjesniπtvo. Osim
πto je prvi u tursku poeziju uveo slobodan stih i govor-
ni jezik, Hikmet je, kao nitko prije i poslije njega u
turskoj knjiæevnosti, uspio izmiriti lirski i revolucio-
narni naboj, socijalnu osjetljivost i individualizam,
druπtveni aktivizam i pjesniËku imaginaciju. Za tim
Êe knjiæevnim idealom, viπe ili manje uspjeπno, tragati
i veÊina turskih pisaca 20. stoljeÊa.

Novi kreativan poticaj turskome pjesniπtvu, na
tragu Hikmetovih inovacija, dao je poËetkom 1940-
-ih pjesniËki pokret Garip (»udan), gdjekad nazivan
i Birinci Yeni (Prva nova). Predvoen trojkom Orhan
Veli Kaník, Melih Cevdet Anday i Oktay Rifat, pokret

je zagovarao tzv. “poetski realizam”14, novu knjiæevnu
estetiku utemeljenu u poetizaciji uliËnoga govora,
obiËnih ljudi i njihove svakodnevnice.

Kao reakcija na knjiæevni socrealizam i poetski
realizam Prve nove oglasio se 1950-ih pokret I

.
kinci

Yeni (Druga nova). Premda ukljuËuje pjesnike vrlo
razliËitih knjiæevnih poetika, kao πto su Ece Ayhan,
I
.
lhan Berk, Edip Cansever, Sezai Karakoç, Cemal Sü-

reyya, Ülkü Tamer i Turgut Uyar, pravac je jedinstven
u zahtjevima koje postavlja pred knjiæevno stvara-
laπtvo: otpor kolektivizmu i utilitarizmu knjiæevne
prakse, radikalni subjektivizam i individualizam,
zaokret k apstrakciji i podsvijesti, esteticizam i ekspe-
riment. Katkad nazivana i prvom turskom avangar-
dom, Druga nova je zapravo anticipirala intelektualne
probleme i ideje s kojima Êe se turska knjiæevnost
ozbiljnije pozabaviti tek osamdesetih, te se s pravom
smatra prvim glasnikom modernizma na turskoj knji-
æevnoj sceni.

SliËan tematski zaokret koji je zahvatio pjesniπtvo
od 1940-ih zamjeÊuje se i u prozi. RijeË je o tipu stvar-
nosne proze s elementima druπtvenog angaæmana koja
se referirala na poratnu zbilju sela i grada, svakodnev-
nicu “malih” ljudi, probleme obespravljenih radnika,
marginalaca i potlaËenih. Posebno uspjela ostvarenja
u æanru socijalno osvijeπtene kratke priËe potpisuju
Sabahattin Ali, Sait Faik Abasíyaník ‡ jedan od
ponajboljih turskih pripovjedaËa ‡ Halikarnas Balík-
çísí i satiriËar Aziz Nesin, redom angaæirani pisci i
novinari koji su zbog kritike upuÊene kemalistiËkom
projektu modernizacije nerijetko bili na udaru vlasti.
Zatvaranja i progoni politiËkih neistomiπljenika bili
su sastavni dio svakodnevnice knjiæevnika u razdoblju
od Ëetrdesetih do osamdesetih godina 20. stoljeÊa, i
gotovo jedini naËin piπËeve propusnice u svijet knji-
æevnosti.

Socijalno angaæirana knjiæevnost dosegnula je
vrhunac s “romanom sela” (köy romaní), æanrom koji
Êe nekoliko desetljeÊa vladati turskom prozom. Bilo
da je rijeË o autorima koji su se πkolovali u seoskim
institutima (Fakir Baykurt, Talip Apaydín, Mahmut
Makal, Mehmet Baùaran), ili pak onima koji su odrasli
na selu (Orhan Kemal, Yaùar Kemal, Tarík Buüra,
Kemal Tahir, Kemal Bilbaùar), pisci seoskog romana,
za razliku od svojih prethodnika, podastiru autentiËan
prikaz tegobnog æivota anadolske provincije. Briga
za probleme kolektiva u njima ima prevagu nad
individualnim, psiholoπki sukobi pojedinaca potisnuti
su u korist klasnih sukoba, πto seoske romane nerijetko
pretvara u popriπte ljeviËarske propagande i dokumen-
tarni izvjeπtaj koji zapada u didaktizam. Ipak, ponajbo-
lja ostvarenja iz tog æanra ‡ primjerice neke romane
Yaùara Kemala ‡ odlikuje iznimna pripovjedna snaga
i stilska raznolikost koja varira izmeu dokumenta-
rizma i etnografije, narodne epike i legende, lirizma i
fikcije.

14 Halman, Rapture and Revolution..., str. 341.

Fazíl Hüsnü Daülarca



28

Osim kritiËkoga impulsa intelektualne ljevice,
koju su predstavljali pisci seoskih romana i socijalno
angaæirane knjiæevnosti, kemalistiËka je ideologija
sredinom 20. stoljeÊa doæivjela i svoju prvu kulturalnu
kritiku, ovaj put iz redova urbanih intelektualaca.
RijeË je o malobrojnim i tada uglavnom neshvaÊenim
knjiæevnicima kao πto su, primjerice, Abdülhak úinasi
Hisar, Ahmet Hamdi Tanpínar, Samiha Ayverdi i
Safiye Erol, koji su razvili kritiËki stav prema isklju-
Ëivosti nacionalistiËkog diskursa i ideji radikalnog
pazapadnjenja iznova se okrenuvπi pitanju tradicije.15

SkreÊuÊi paænju na psiholoπke posljedice koje nije-
kanje jednoga segmenta vlastite proπlosti moæe imati
po kulturni identitet naroda, svaki je od tih pisaca na
svoj naËin poljuljao republikanski koncept turske
nacije i ponudio alternativu: prihvaÊanje i mirenje s
osmanskom tradicijom kao neizostavnom komponen-
tom turskoga identiteta. Najvaænije mjesto meu
spomenutom Ëetvorkom zasigurno pripada Ahmetu
Hamdiju Tanpínaru, jednom od najveÊih turskih pisa-
ca 20. stoljeÊa. U jednakoj mjeri naklonjen zapadnoj
moderni i orijentalno-islamskoj tradiciji, zaljubljenik
u francuski simbolizam i klasiËno osmansko pjesni-
πtvo, Tanpínar je autor Ëiji knjiæevni svijet odraæava
dileme i podijeljenosti karakteristiËne za druπtva u
kulturnoj tranziciji. U svojim romanima i knjiæevnoj
esejistici zaokupljen je egzistencijalnom dramom
pojedinca koji je nakon 1923. prisiljen birati izmeu
Istoka i Zapada, tradicije i modernizma, Istanbula i
anadolskog sela, islamskog i sekularnog. Namjesto
utopijskih obrazaca πto ih je nudila kemalistiËka ideo-
logija, Tanpínar svjesno pristaje uz neodluËnost, kole-
banje i dileme bez izlaza, pokazujuÊi kako i Ëin nepri-
stajanja moæe biti oblik graanskog otpora. Meutim,
u represivnoj politiËkoj klimi obiljeæenoj uzastopnim

vojnim udarima i snaænom polarizacijom turskoga
druπtva rascijepljenog na socijalistiËku ljevicu i radi-
kalne nacionaliste, tzv. “Ëuvare“ kemalistiËkog po-
retka, egzistencijalne i moralne drame o kakvima je
pisao Tanpínar joπ neko su vrijeme ostale na margina-
ma spisateljskih i Ëitateljskih zanimanja.

MODERNISTI»KA STRUJANJA:
INDIVIDUALIZAM, GLASOVI S MARGINA
I POVRATAK TRADICIJI

Prvi zaokret k novoj poetici i otklon od dominant-
nog socrealizma zamjeÊuju se u turskoj knjiæevnosti
‡ doduπe u ograniËenom opsegu ‡ tek od poËetka
sedamdesetih godina 20. stoljeÊa. Viπe je razloga za
tu promjenu paradigme, no najutjecajniji je svakako
ideoloπki obrat koji je nastupio poËetkom desetljeÊa.
Naime, vojnim udarom iz 1971. u Turskoj je iznova
uspostavljena autoritarna vlast i stroga dræavna kon-
trola πto je pogodovalo snaænijoj polarizaciji druπtva
na desni (nacionalistiËki, republikanski) i lijevi
(socijalistiËki, marksistiËki) blok. Period izmeu dva
vojna udara (12. 3. 1971. ‡ 12. 9. 1980) obiljeæili su
jaka vojna represija i pokuπaji opozicijske ljevice da
uspostavi novu demokratsku vlast. SuoËeni s pri-
tiskom represivnoga dræavnog aparata knjiæevnici su
reagirali na razliËite naËine: dok jedni nastavljaju s
tradicijom druπtveno angaæirane knjiæevnosti, drugi
sve ËeπÊe pribjegavaju temi otuenja i neuklopljenosti
pojedinca u sustav.

Zaokret prema pojedincu i njegovu unutarnjem
svijetu bio je, po miπljenju mnogih, prijelomni dogaaj
u razvoju turske knjiæevnosti koji je nagovijestio ko-
naËno otvaranje prema modernistiËkim tendencijama
Zapada i raskid s kolektivizmom i socijalnim naciona-
lizmom koji su obiljeæili knjiæevnost nakon utemelje-
nja Republike.16 RazoËarani nametnutim ideoloπkim
projektima dræave i svjesni nemoguÊnosti bilo kakvo-
ga druπtvenog angaæmana, neki se turski pisci svjesno
povlaËe i odustaju od ideje kolektivne borbe. PoËevπi
od sedamdesetih, nacionalistiËki ideali republikanskih
pisaca i socijalistiËke utopije socrealista sve viπe uz-
miËu pred osobnijim ispovijestima, u Ëijem su fokusu
tjeskobni, osamljeni i otueni pojedinci, neuklopljeni
u sredinu i kao takvi osueni na druπtvenu izolaciju.
Kultni roman Oüuza Ataya Tutunamayanlar (Oni koji
se ne mogu odræati, 1972) veÊ je svojim naslovom
nastojao predoËiti egzistencijalnu dramu upravo
takvih pojedinaca, gubitnika koji se ne uspijevaju odr-
æati u svijetu u kojemu æive, neprilagoenih kolektivu
i protjeranih na margine. Bio je to roman toliko ispred
svoga vremena i toliko drukËiji od svega πto se dotad
moglo proËitati u turskoj knjiæevnosti da je joπ zadugo
po objavljivanju, skupa sa svojim autorom, ostao ne-

16 Yíldíz Ecevit, Türk Romanínda Postmodernist Açílímlar
(Istanbul: Iletiùim Yayínlarí, 2006), str. 85.

Ahmed Hamdi Tanpínar

15 Viπe o modernim turskim prozaistima naklonjenim tradiciji
v.: Ramazan Korkmaz (ur.), Yeni Türk Edebiyatí (1839-2000),
(Ankara: Grafiker Yayínlarí, 2006), str. 421-432.



29

shvaÊen i izoliran od korpusa nacionalne knjiæevnosti.
Pravu je recepciju doæivio tek u devedesetima, kada
je kritika u Atayu prepoznala prvoga glasnika (post)-
modernizma i zaËetnika metafikcionalne proze, pro-
glasivπi ga jednim od najvaænijih turskih pisaca 20.
stoljeÊa. Osim Ataya, joπ dvojica autora dala su turskoj
knjiæevnosti sedamdesetih prve modernistiËke ekspe-
rimente u prozi: Yusuf Atílgan, autor koji temu samo-
Êe i otuenja obrauje u kafkijanskoj atmosferi, i Ferit
Edgü, predvodnik knjiæevnog minimalizma.17

PojaËano zanimanje za pojedinca ipak nije do
kraja ugasilo zanimanje za druπtvene teme i odnos
prema problemima kolektiva. Pisci sedamdesetih
nastavljaju s tradicijom socijalno angaæirane knjiæev-
nosti eksperimentirajuÊi sve viπe s novim æanrovima,
narativnim tehnikama i stilovima. Piπu se tako romani
o vojnom udaru, tzv. “12 Mart Romaní” (“Roman 12.
oæujka”), zatvorski memoari, romani struje svijesti,
egzistencijalistiËki tekstovi i knjiæevnost apsurda, a
osobit razvoj doæivljava angaæirana feministiËka knji-
æevnost s temom æenske seksualnosti i oslobaanja
od patrijarhalnog naslijea, koju predvode spisateljice
Adalet Aüaoülu, Leyla Erbil, Sevgi Soysal, Füruzan
i Erendiz Atasu. Za razliku od angaæirane proze ranijih
razdoblja, pisci toga vremena druπtvenu borbu ne-
rijetko transponiraju na individualnu razinu, oslika-
vajuÊi psiholoπke krize politiËkih marginalaca i besmi-
sao borbe s krutim ideoloπkim aparatom. Svi su
njihovi tekstovi svojevrsna optuænica protiv dræave i
vojnog reæima koji je tada bio na vlasti.

Vojnim udarom iz 1980. godine u Turskoj je
otpoËelo joπ jedno tranzicijsko razdoblje, obiljeæeno
snaænom depolitizacijom svih sfera druπtvenog æivota
i potragom za novim kulturnim vrijednostima.18 Iako
je rijeË o jednom od najrepresivnijih perioda u novijoj
turskoj povijesti ‡ desetljeÊu æestokih progona i ruπe-
nja opozicije, strogih cenzura i politiËkih zabrana,
dræavne kontrole i πirenja straha ‡ bilo bi ipak jedno-
strano kulturnu klimu osamdesetih tumaËiti samo u
kontekstu prisila i autokratskoga vojnog reæima.
IskljuËive u politiËkome smislu, osamdesete su naja-
vile iznimno viπeglasno i kreativno razdoblje kultur-
no-umjetniËkog aktivizma, i moguÊe ih je razumjeti
jedino u kontrapunktu, uzimajuÊi u obzir sve suprotno-
sti koje sa sobom nose: i vojno-politiËku represiju i
liberalizam.19 S jedne strane, bilo je to desetljeÊe naj-
veÊe “represije govora“ i ograniËenja individualnih
slobodâ, a s druge period “eksplozije govora“, uspona
nezavisnih medija, komercijalizacije kulture, stvaranja
potroπaËkog druπtva i liberalnog træiπta, rastuÊeg utje-
caja pop-kulture i vrijeme velikog povratka potlaËe-

nih, marginaliziranih, zatomljenih i uπutkanih glaso-
va.20 Sve one manjinske skupine ‡ rodne, nacionalne,
politiËke, vjerske ili kulturne ‡ koje se po osnivanju
Republike nisu uspjele izraziti ili im je to pravo bilo
uskraÊeno, sada su prvi put dobile priliku javno progo-
voriti, i to izvan okvira sluæbenoga republikanskog
narativa. Kroz njihove je priËe moderna Turska iznova
razotkrila i upoznala svoja alternativna lica ‡ manjin-
sko etniËko, feministiËko, kurdsko, islamsko, osman-
sko ‡ kao i sva ona zaboravljena ili potisnuta koja su
izlazila iz uskih okvira kemalistiËke ideologije. JaËa-
nje marginalnih glasova tijekom osamdesetih bio je
tek poËetak diskurzivnog razraËunavanja s dotad
dominantnim ideologijama ‡ nacionalistiËkom i
socijalistiËkom21 ‡ ali i prvi nagovjeπtaj kulturnoga
pluralizma koji Êe obiljeæiti devedesete. Za Tursku,
bila je to prva prilika da preispita svoja identitetska
uporiπta i iskuπa svoju nacionalnu i graansku svijest.

Premda je politiËka konstelacija u osamdesetima
onemoguÊavala knjiæevni aktivizam, upravo je to
razdoblje pogodovalo stvaranju alternativnih pripo-
vijesti priliËno subverzivnog i kritiËkog potencijala
koji su doveli u pitanje prijaπnje narativne modele.
Posljedica je sve veÊe udaljavanje knjiæevnosti od
politike, kao i znaËajan zaokret u tematskom reper-
toaru. Od sredine osamdesetih turski se pisci ekspli-
citnije distanciraju od politiËkih sadræaja ‡ πto, daka-
ko, nije nuæno znaËilo i apolitiËnost ‡ i bjeæe od
stvarnosti, nerijetko u prostorno i vremenski udaljene
svjetove. Socrealizam, druπtvena kritika i problemi
potlaËenih ustupaju mjesto magijskome realizmu,
egzistencijalizmu, fantastiËnom i alegorijskom te
povijesnim sadræajima. Liπeno moguÊnosti druπtve-
nog angaæmana, knjiæevno se djelo prestalo shvaÊati
isjeËkom zbilje, Ëime je ozbiljno poljuljana vjera u
njegovu mimetiËku vrijednost. Od druπtvenog akti-
vizma pisci se okreÊu problemima umjetniËkog
stvaranja, a pitanje “kako treba æivjeti” zamjenjuju
onim “kako pisati”. Kod mnogih se autora oËituje
sklonost formalnom i tematskom eksperimentu, knji-
æevni se jezik individualizira, oslobaa politiËke stege
i kolektivne odgovornosti, pribjegava jeziËnoj igri i
alegoriji te, naposljetku, samome sebi postaje refe-
rencijom i jedinim istinskim uporiπtem.22 Pisci nove
generacije s kojima je turska knjiæevnost proæivjela
svoj formalistiËki obrat ujedno su i najpoznatiji pred-
stavnici njezinih (post)modernistiËkih trendova: Latife
Tekin, Bilge Karasu, Güney Dal, Orhan Pamuk,
Peride Celal, Pínar Kür, Hilmi Yavuz, Erhan Bener i
Hasan Ali Toptaù.23

17 Isto, str. 88-89.
18 Hasan Bülent Kahraman, Postmodernite ile Modernite

Arasínda Türkiye: 1980 Sonrasí Zihinsel, Toplumsal, Siyasal
Dönüùüm (Istanbul: Agora Kitaplíüí, 2007), str. 209.

19 Nurdan Gürbilek, The New Cultural Climate in Turkey:
Living in a Shop Window (London & New York: Zed Books, 2011),
str. 4-5.

20 Isto, str. 5-9.
21 Göknar, “The novel in Turkish: narrative tradition to Nobel

prize”, str. 498.
22 Gürbilek, The New Cultural Climate in Turkey..., str. 12.
23 Ecevit, Türk Romanínda Postmodernist Açílímlar, str. 100.



30

Sve te tendencije koje su se oËitovale u turskoj
knjiæevnosti poËetkom sedamdesetih, intenzivirale
osamdesetih, a postale dominantnom paradigmom
devedesetih godina 20. stoljeÊa, obiËno se skupno na-
zivaju postmodernizmom. To je odreenje, meutim,
tek djelomice toËno buduÊi da su se modernistiËke i
postmodernistiËke tendencije u turskoj knjiæevnosti
pojavile istovremeno i razvijale zajedno.24 Manifesti-
rale su se kao osporavanje i propitivanje prethodnih
modaliteta miπljenja, odnosno kao kritika neuspjeha,
propusta i nedostataka kemalistiËkog projekta moder-
nizacije. Turski je postmodernizam u tom smislu tek
jedan oblik, a ne nastavak ili zamjena modernizma.
UvaæavajuÊi regionalne i kulturne specifiËnosti koje
je pojava (post)moderne svijesti manifestirala u razli-
Ëitim sredinama, nove trendove u turskome kontekstu
moglo bi se takoer definirati i kao postkemalizam,
postsocijalizam25 i povratak osmanskoj tradiciji, πto
je u svakom sluËaju preciznija i prikladnija oznaka
za epohu osamdesetih i devedesetih koju su u knji-
æevnosti obiljeæili preispitivanje, sumnja i kritiËnost
prema propustima republikanskog projekta moderni-
zacije.

Prva postkemalistiËka i postsocijalistiËka kritika
u turskoj knjiæevnosti oglasila se iz islamistiËkih kru-
gova koji su zagovarali povratak dugo potiskivanim
islamskim vrijednostima. S tim su ciljem poËetkom
osamdesetih razvili specifiËan knjiæevni æanr, tako-
zvani “roman spasa“ (hidayet romaní)26. UnatoË
kritiËkim polaziπtima, pisci toga vala (úule Yüksel
úenler, Mustafa Miyasoülu i drugi) nisu uspjeli nadra-
sti ideoloπki naboj svojih prethodnika. Jednako kao
socijalisti ljeviËarskih ili republikanskih uvjerenja, i
oni su knjiæevnost instrumentalizirali i zapadali u
populizam, propustivπi priliku da reinterpretacijom
tradicije dekonstruiraju sluæbeni nacionalistiËki ideo-
logem.

Drugi kritiËki impuls usmjeren protiv ograniËenja
kemalistiËke ideologije doπao je iz neoliberalnih
intelektualnih krugova a oËitovao se kao zaokret pre-
ma osmanskoj proπlosti i zanimanje za problem iden-
titeta. Pozivanje na vrijednosti nekadaπnjeg Carstva
(viπeetniËnost, mulikulturalizam, viπejeziËnost, viπe-
konfesionalnost, kozmopolitizam, islamska kulturna
tradicija i sufizam), omoguÊilo je turskim piscima da
propitaju neke od najveÊih “tabu tema” sekularne
republike, nadiu ograniËenja sekularnog modernizma
i ponude nove modalitete kulturne identifikacije.
Zanimljivo je da je upravo okretanje regionalnom,
lokalnom i orijentalno-osmanskom nagovijestilo po-
mak ka globalnom, univerzalnom i transnacionalnom
knjiæevnom izriËaju. Drugim rijeËima, onog trenutka
kada se Turska suoËila sa svojim lokalnim, potisnutim
i drugotnim licima izvan perspektive bilo koje od
nametnutnih ideologija, dobila je priliku da nadie
okvire nacionalne paradigme. Pisac kojemu u tome
pripada srediπnje mjesto svakako je Orhan Pamuk,
prvi turski nobelovac i najpoznatije ime suvremene
turske knjiæevnosti u svijetu. Pamukov opus razotkri-
va raznorodne stilske tendencije oblikovane na razme-
ima realizma, modernizma i postmodernizma. U
narativnom pogledu, sva autorova fikcionalna djela
oËituju sklonost eksperimentu, koji je moguÊe sagle-
dati u rasponu od tradicionalne naracije do historio-
grafske metafikcije, tipiËno postmodernistiËkog æanra
s kraja 20. stoljeÊa. Upravo je roman Bijeli zamak,
prva historiografska metafikcija u turskoj knjiæevno-
sti, oznaËio poËetak piπËeva obraËuna s dominantnim
diskursima prethodne epohe i nagovijestio ulazak
turske knjiæevnosti u tzv. transnacionalnu fazu. U svim
svojim djelima Pamuk se doticao problema povijesti
i odnosa prema tradiciji, a posebno uspjelom knjiæev-
nom obradom osmanske teme smatra se njegov novo-
povijesni roman Zovem se Crvena (Benim Adím
Kírmízí, 1998). Polifono strukturiran i æanrovski kom-
pleksan, Crvena je roman koji je svojom frag-
mentarnom kompozicijom, narativnim postupcima i

Orhan Pamuk

26 Kenan Çayír, Islamic Literature in Contemporary Turkey:
From Epic to Novel (New York: Palgrave Macmillian, 2007), str.
9-19.

24 Isto, str. 85.
25 Göknar, “The novel in Turkish: narrative tradition to Nobel

prize”, str. 498.



31

BIBLIOGRAFIJA

Belge, Murat, Sanat ve Edebiyat Yazílarí, õletiùim
Yayínlarí, Istanbul, 2009.

Çayír, Kenan, Islamic Literature in Contemporary
Turkey: From Epic to Novel, Palgrave Macmillan, New
York, 2007.

Dino, Güzin, Türk Romanínín Doüuùu, Agora Kitaplíüí,
Istanbul, 2008.

Ecevit, Yíldíz, Türk Romanínda Postmodernist Açílím-
lar, Iletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2006.

Enginün, õnci, Cumhuriyet dönemi Türk edebiyatí,
Dergah Yayínlarí, Istanbul, 2002.

Enginün, õnci, “Turkish Literature and Self-Identity:
from Ottoman to Modern Turkish”, u: Karpat, Kemal H.
(ur.), Ottoman Past and Today’s Turkey, Brill, Leiden-
Boston-Köln, 2000, str. 212-235.

Evin, Ahmet Ö, Origins and development of the Turkish
novel, Bibliotheca Islamica, Minneapolis, 1983.

Evin, Ahmet Ö, “Novelists: New cosmopolitanism
versus social pluralism”, u: Ayùe Öncü, Metin Heper i Heinz
Kramer (ur.), Turkey and the West: Changing political and
cultural identities, I.B. Tauris, London, 1993, str. 92-115.

Findley, Carter Vaughn, “Continuity, Inovation, Syn-
thesis, and the State”, u: Karpat, Kemal H. (ur.), Ottoman
Past and Today’s Turkey, Brill, Leiden-Boston-Köln, 2000,
str. 29-46.

Göknar, Erdaü, “The Novel in Turkish: Narrative
Tradition to Nobel Prize”, u: Kasaba, Reùat (ur.), The
Cambridge History of Turkey: Turkey in the Modern World,
Vol. 4, Cambridge University Press, Cambridge, 2008, str.
472-503.

Gürbilek, Nurdan, The New Cultural Climate in Tur-
key: Living in a Shop Window, prevela Victoria Holbrook,
Zed Books, London & New York, 2011.

Halman, Talat Sait, Rapture and Revolution: Essays
on Turkish Literature, Syracuse University Press, Syracuse-
New York, 2007.

Kahraman, Hasan Bülent, Postmodernite ile Modernite
Arasínda Türkiye: 1980 Sonrasí Zihinsel, Toplumsal, Siya-
sal Dönüùüm, Agora Kitaplíüí, Istanbul, 2007.

Karpat, Kemal H., “Historical Continuity and Identity
Change or How to be Modern Muslim, Ottoman and Turk”,
u: Karpat, Kemal H. (ur.), Ottoman Past and Today’s
Turkey, Brill, Leiden-Boston-Köln, 2000, str. 1-28.

Korkmaz, Ramazan (ur.), Yeni Türk Edebiyatí (1839-
-2000), Grafiker Yayínlarí, Ankara, 2006.

Lewis, Bernard, The Emergence of Modern Turkey,
Oxford University Press, New York, 2002.

Matuz, Josef, Osmansko Carstvo, preveo Nenad
MoaËanin, ©kolska knjiga, Zagreb, 1992.

Moran, Berna, Türk Romanína Eleùtirel bir Bakíù 1,
Iletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2008.

Moran, Berna, Türk Romanína Eleùtirel bir Bakíù II,
Iletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2008.

Moran, Berna, Türk Romanína Eleùtirel bir Bakíù II1,
Iletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2007.

Seyhan, Azade, Tales of Crossed Destinies: The
Modern Turkish Novel in a Comparative Context, The
Modern Language Association of America, New York,
2008.

SUMMARY

IN SEARCH OF A NEW LANGUAGE

The article offers an overview of the most sig-
nificant aesthetic, historical and ideological prompts
that have from the mid-nineteenth up until the twenty-
first century directed the  development of Turkish lit-
erature, shaped its values and social roles, and pro-
moted changes in generic, gender, thematic, stylistic
and conceptual hierarchies.

intelektualnom zaigranoπÊu do krajnosti razvio
postmodernistiËke tendencije koje su se sporadiËno
pojavljivale u turskoj prozi poËevπi od sedamdesetih.
NajveÊu je paænju, ali i kontroverze pisac privukao
intertekstualnim prizivanjem umjetniËkih formi iz
klasiËne osmanske tradicije (minijaturno slikarstvo i
mistiËno-ljubavne alegorije), referiranjem na islamske
vjerske tekstove, mijeπanjem fikcije i fakcije, auto-
biografskog i povijesnog, sekularnog i vjerskog. Za
razliku od monolitnog jednoglasja i homogenog
subjekta na kojemu je inzistirao moderni republikan-
ski narativ s poËetka 20. stoljeÊa, knjiæevni je (post)-
modernizam u tursku sredinu uveo viπeglasje, afir-
mirao razliku, poliperspektivnost i heterogenost.

Okretanje povijesti i veliki povratak pripovije-
danju ‡ no ovaj put s postmodernistiËkim odmakom
‡ rezultirao je pojavom velikog broja novopovijesnih
romana koji su obiljeæili tursku umjetniËku prozu na
prijelazu u novo tisuÊljeÊe (Nedim Gürsel, õhsan
Oktay Anar, Hífzí Topuz, Tahsin Yücel, Elif úafak,
Ayùe Kulin i dr.). Od devedesetih pojavljuje se tako-
er sve viπe utjecajnih spisateljica koje ostvaruju zapa-
æen uspjeh na turskoj i meunarodnoj sceni (Latife
Tekin, Nazlí Eray, õnci Aral, Buket Uzuner, Aslí Erdo-
üan, veÊ spomenuta Elif úafak i dr.).

Najnoviju generaciju turskih pisaca, roenu u
doba vojnih udara i odraslu u vremenu globalizacije,
teπko je jednoznaËno odrediti i svrstati u odreenu
knjiæevnu grupu (Murat Uyurkulak, úebnem õùigüzel,
Yekta Kopan, Mario Levi, Emrah Serbes, Enis Batur,
Baríù Bíçakçí, Ece Temelkuran i dr.). Za razliku od
prethodne generacije koja je stvarala u ozraËju prisilne
depolitizacije i stoga ËeπÊe pribjegavala u nadrealne,
fantastiËne i proπle svjetove, pisci novoga tisuÊljeÊa
ne prezaju od intelektualnog angaæmana i eksplicit-
nijeg zadiranja u stvarnost. Mnogi su od njih druπtveno
angaæirani kao novinari, kolumnisti ili pisci internet-
skih blogova, i viπe nego ijedna prethodna generacija
otvoreniji globalnim utjecajima. Njihovi su likovi ne-
rijetko prijestupnici, marginalci velegrada, poraæeni
melankolici, ljudi iz druπtvenog podzemlja, ciniËni
buntovnici i razoËarani idealisti kroz Ëije sudbine tur-
ska knjiæevnost, u posljednje vrijeme sve prisutnija
na globalnoj sceni, progovara novim jezikom.



ProdavaË tespiha, Istanbul, o. 1970.



33

Hrvatskoj nepoznati turski klasici

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Yaùar KEMAL

Yaùar Kemal, jednooki bard koji je godinama bio
turski kandidat za Nobelovu nagradu, roen je 1926. go-
dine u jugoistoËnoj Anadoliji, u selu Hemite pod padina-
ma gorja Taurus. Napustivπi zadnji razred osnovne πkole,
radio je kao nadniËar, traktorist, knjiæniËar i nadglednik
na poljima riæe. Od 1940-ih povezao se s umjetnicima i
piscima ljeviËarima, i sa sedamnaest godina prvi put za-
vrπio u zatvoru. To je tek prva u nizu njegovih zatvorskih
epizoda, a nevolje vezane uz ideoloπku opredijeljenost
snalazile su ga i izvan Turske: poznata je anegdota prema
kojoj je uz psovke izgrdio agenta CIA-e kad mu je on
predloæio da, ako æeli biti poznat u SAD-u, istupi iz
Turske radniËke partije koju je gorljivo podræavao.

(izbor)

I.
Podnoæje gorja Taurus poËinje Ëak tamo u Sre-

dozemnom moru. Iz bijele pjene koja tuËe obalu
postupno se uzdiæe prema vrhuncima. Nad Sredozem-
nim se morem uvijek njiπu okruglasti bijeli oblaci.
Obala je posve ravna, glatko glineno tlo, kao pocaklje-
no. Glineno je tlo poput mesa. Satima prema unu-
traπnjosti miriπe po moru, po soli. Oπtar miris soli.
Nakon ravnoga, glinastog, izoranog tla, poËinje
πipraæje ravnice »ukurove. To je podruËje pokriveno
æbunjem gustim kao da je upleteno, trstikom, kupi-
nom, divljom lozom i πaπem; tamno zeleno, bez kraja
i ruba. Joπ divljije i tamnije od kakve mraËne πume!

Ako se, ostavivπi s jedne strane antiËku gradinu
Anavarza, a s druge kasabu Osmanije, krene prema
unutraπnjosti, prema kasabi Islahije, stigne se do
prostranog podruËja moËvara. Za ljetnih mjeseci
moËvare kljuËaju. Prljave su, zaudaraju. Od smrada
im se ne moæe priÊi. Zaudara trula trstika, trula trava,
drvo, πaπ, gnjilo tlo. Zimi su to pak Ëiste, blistave,
nabujale vode. Ljeti se od trave i πaπa povrπinu vode
ne moæe vidjeti. A zimi se rastvori kao plahta. Nakon
πto se proe pokraj moËvara, opet se doe do obra-
enih njiva. Zemlja je masna, paluca. Spremna dati i
Ëetrdesetostruki i pedesetostruki plod. Topla je, meka.

Kad se proe breæuljcima obraslim mirtom teπko-
ga mirisa, iznenada se pojavljuje stijenje. »ovjek za-

1 Prvi svezak preveli su na bosanski Nedim FilipoviÊ i Eπref
KovaËeviÊ (obj. Svjetlost, Sarajevo, 1966). Iako bi doslovan
prijevod naslova romana bio Mali Memed, oni su uveli naslov
Pobunjenik sa Torosa, koji je donekle izmijenjen prihvaÊen i u
ovom prijevodu nekoliko odlomaka iz prvoga sveska toga romana.

drhti. Skupa sa stijenama zapoËinje i borovina. Borova
smola razasuta je po tlu, sjaji se kao biseri. Nakon
prvih borova, opet se izae na ravniËarski kraj. To je
neobraeno tlo, neplodno, jalovo. Snjeæni vrhunci
Taurusa tu se Ëine toliko blizim, kao da bi ih, ako
pruæiπ ruku, mogao dohvatiti.

Jedna od tih zaravni je Trnovita ravan. Na njoj je
smjeπteno pet sela. Stanovnici svih tih pet sela su
bezemljaπi. Sva zemlja pripada Abdi-agi. Trnovita
ravan je svijet za sebe, izvan svega; u njoj vladaju
posebni zakoni i obiËaji. Ljudi toga kraja gotovo i ne
znaju da postoji bilo πto izvan njihovih sela. Vrlo
rijetko iz njih izlaze. Ni izvana nitko ne zna za ta sela,
njihove ljude i njihove æivote. Poreznik doe jednom
u dvije-tri godine. Ali ni on se ne via sa seljacima,
oni ga ne zanimaju. Sastane se s Abdi-agom i ode.

Selo Badanj najveÊe je selo na Trnovitoj ravni. U
tom selu æivi Abdi-aga. Selo se nalazi na jugoistoku
zaravni. Podno stijena. Stijene su modre. Pokrivene
su mlijeËno-bijelim, zelenkastim, srebrnastim, razno-
bojnim mrljama.

U svojim je romanima u epskom i gotovo mitskom
stilu prikazao æivot seljaka i nekadaπnjih nomada koji
se prilagoavaju novome svijetu, i time dao sliku razvoja
mnogonarodnog i mnogojeziËnog Osmanskog Carstva
do nove i jedne, ali ne i nacionalno jedinstvene turske
dræave. Meu njegovim brojnim proznim djelima, neko-
liko je viπesveπËanih romana: Pobunjenik s Taurusa (4
sveska), OtoËna priËa (4 sveska), Age AkËasaza (2 sves-
ka), Nitko æiv (3 sveska).

Svesci Pobunjenika s Taurusa objavljivani su, re-
dom, 1955, 1969, 1984. i 1987.1

Pobunjenik s Taurusa



34

Tu, u svoj svojoj veliËanstvenosti, godinama stoji
jedna platana zavinutih grana, stara toliko da su joj
od starosti grane spuπtene sve do tla. Pribliæiπ se toj
platani sto metara, pedeset metara, i ne Ëujeπ ni πuπnja.
Sve je u dubokoj tiπini. Tiπina Ëovjeka plaπi. Prieπ
joj na dvadeset pet metara, i opet je jednako... I na
deset metara ista tiπina. Tek kad doeπ do stabla i
okreneπ se prema stijenju, sve se promijeni: zaËujeπ
zagluπujuÊi huk. Ostaneπ iznenaen. U prvi mah huk
je toliko jak da Ëovjek ogluπi. Potom se stiπa, oslabi.

Huk dolazi od izvora Badnja. Nije to izvor, ali ga
ovdaπnji seljaci tako nazivaju. Oni tako misle. Ispod
jedne stijene izbija voda pjeneÊi se. Ako se u vodu
baci komad drveta, to Êe drvo poigravati na vodi dan-
dva, pa i tjedan dana kasnije. VrteÊi se. Neki tvrde da
bi ta voda i kamen dræala na povrπini, ne bi mu dala
da potone. No, to nije izvor vode. Voda dolazi izda-
leka, Ëak od Bjelkastog brda, noseÊi sa sobom izmeu
borova miris metvice i majËine duπice. Ovdje pak
ponire pod tu stijenu pa s druge strane izbija vrijuÊi i
pjeneÊi se, uz straπnu buku.

Taurus je ovdje sve do Bjelkastog brda toliko
stjenovit i vrletan, da nema zaravni ni toliko da bi na
nju stala jedna kuÊa. Veliki borovi i grabovi uzdiæu
se iz stijenja sve do neba. Na tim stijenama gotovo da
nema ni jedne æivotinje. Jedino, a i to je rijetko, u
veËernjim satima navrh oπtre stijene stoji jelen ‡ veliki
mu granati rogovi zabaËeni na lea ‡ napetih nogu,
stoji kao da gleda u beskraj.

III.
Pala je veËer, svi su se seljaci vratili s polja. Mali

Memed nije doπao. Zaπlo je sunce. Mali Memed nije
doπao. SmraËilo se, Mali Memed joπ nije doπao.

Iz susjedne je kuÊe strina Zejnep doviknula
Memedovoj majci:

“Done! Done! Memed nije doπao?”
Done je odgovorila kao da kuka:
“Nije, sestro. Nije doπao moj Memed. ©to da sad

uËinim?”
Zejnep joj je ponovila moæda i po petnaesti put:

“Idi pitaj Abdi-agu. Moæda je k njima otiπao. Idi
i pitaj, sestro. ©to te je sve snaπlo... Jadna li si, Done!”

Done odgovori:
“©to me je sve snaπlo! ©to me sve snaπlo! Da je

Memed doπao u selo, ne bi se nigdje zadræavao, iπao
bi ravno kuÊi! Ne bi on ni trena Ëekao kod Abdi-age.
Ali opet, idem pitati. Moæda...”

Na nebu nije bilo mjeseca. Nisu se ni zvijezde
vidjele, bilo je oblaËno. Bilo je tako mraËno... Kao u
rogu. Done je krenula prema Abdi-aginoj kuÊi. Ru-
kama je traæila put. Kroz prozor se vidio tanak trak
svjetla. Stigla je do svjetla. Stala je, srce joj je iskakalo
iz grudi. Nekoliko puta se zagrcnula. Tresle su joj se
i ruke i noge. Stisnula je zube. Na kraju je uspjela
protisnuti glas kroz grlo. Glas joj je bio beæivotan.

“Abdi-aga! Abdi-aga! Noge da ti ljubim, Abdi-
aga! Moj Memed joπ nije doπao. Da nije kod tebe?
Doπla sam pitati.”

Iznutra se zaËuo krupan, snaæan glas:
“Tko je to? ©to traæiπ u ova doba, æeno?”
Done je ponovila:
“Preklinjem te, Abdi-aga! Moj Memed nije doπao

kuÊi. Da nije kod tebe? To sam doπla pitati.”
Grubi glas iznutra:
“Bog te prokleo! Jesi li to ti, Done?”
Done odgovori:
“Ja sam, aga.”
Glas nastavi:
“Ui. ©to hoÊeπ, da Ëujem?”
Done je uπla puzajuÊi. Abdi-aga sjedio je pred

ognjiπtem na seÊiji, podvijenih, prekriæenih nogu.
Obod kaËketa od kadife sjedio mu je na lijevom uhu.
Kape ne skida, ni kod kuÊe ni u kasabi. Time æeli
pokazati svoju poboænost. Na sebi je imao mintan2

vezen svilom. Zveckao je tespihom3 krupnih jantar-
skih zrna.

Imao je izduæeno, oπtro lice, siÊuπne, lijepe, plavo-
zelene oËi, rumene obraze.

“©to sad opet hoÊeπ? Govori!” ponovio je.
Done je sklopila ruke pred sobom, dræeÊi desnu

u lijevoj, pognuta, sva se stisnula.
“Aga”, krenu, “moj Memed joπ nije doπao iz polja.

Da nije kod vas, zato sam doπla.”
“Aha!” ustane Abdi-aga. “Joπ nije doπao? Pasji

sin! Joπ nije doπao? A moji volovi?”
Pojuri prema vratima vitlajuÊi noÊnom koπuljom.

Kroz vrata viknu:
“Dursune, Osmane, Ali, gdje ste?”
“Evo nas, aga”, odgovore uglas s tri razliËita mje-

sta.
“Odmah doite ovamo”, reËe.
Tri Ëovjeka dotrËaπe iz mraka. Jedan od njih bio

je Dursun, otprilike Ëetrdesetogodiπnjak. Bio je kru-
pan. Druga dvojica bili su momËiÊi od petnaestak
godina.

Yaùar Kemal

2 Mintan ‡ haljetak do pasa od Ëohe s uskim rukavima i
preklopom na prsima.

3 Tespih ‡ brojanice.



35

“Idite odmah u polje, naite toga psa. I volove,
njih pogotovo. Ne vraÊajte se dok ih ne naete. Jas-
no?“ reËe aga.

“I mi smo baπ o tome govorili. ©to li je s Meme-
dom, rekli smo. Joπ ga nema, govorili smo. Idemo ga
traæiti”, odgovori Dursun.

Done poËe jecati.
“Prestani”, s gaenjem Êe Abdi-aga. “Prestani!

©to Êemo s tim tvojim pasjim sinom? Ako se volovima
neπto dogodilo, polomit Êu mu sve kosti. Smrvit Êu
mu kosti u prah!”

Dursun, Ali i Osman krenuπe u mrak. A Done za
njima.

“Snaho”, reËe joj Dursun, “ti ostani. Samo ga mi
moæemo naÊi. Moæda je polomio plug. Moæda je polo-
mio jaram. Moæda se zbog toga boji pa se ne æeli
vratiti. Nemoj s nama. Mi Êemo ga naÊi i dovesti. Vrati
se, snaho Done!”

Done odgovori:
“Preklinjem vas, ne vraÊajte se dok mi ne naete

dijete. Dursune, tebi vjerujem. Ne vraÊaj se bez moga
sina. Jedino ga ti moæeπ spasiti. Ne vraÊaj se bez mog
sina. On te jako voli. Ne vraÊaj se bez njega, ti si mu
kao stric!”

I æena se vrati kuÊi.
(...)

X.
Netko je tiho kucao. Kao da se boji. Na tren je

zastajao, pa ponovno kucao.
Æena probudi muæa:
“Ustaj, hajde, ustaj. Netko kuca na vrata.”
Sanjivi je muπkarac krenuo ustati, ali mu je glava

opet pala na jastuk. Kucanje je postalo odluËnije.
Æena ponovi:
“Ustani, ËovjeËe, netko je na vratima.”
Muπkarac je ustao uz gunanje. Do vrata je stigao

zanoseÊi se.
“Tko je?”, viknuo je.
“Ja sam”, odgovorio je onaj izvana. Glas mu je

zapinjao. ProËistio je grlo.
“Tko si ti?”
“Samo otvori vrata. Prepoznat Êeπ me.”
Otvorio je vrata:
“Hajde, ui, ako je tako...”
Spotaknuo se ulazeÊi. Unutra je bilo mraËno.
»ovjek reËe æeni:
“Æeno, upali svjetlo. Imamo gosta.”
Zapalila je svjetlo i priπla im. Gost je bio sav

mokar. OdjeÊa se polijepila po njemu. ZaËueni su
promatrali gosta. Sav kao okupan.

Æena nije mogla maknuti pogled s njega.
Stala je, gledala ga. Njega cijelog, njegove oËi i

kosu.
“Odnekud mi je ovaj gost poznat”, reËe napokon.

“Samo ne znam odakle...”
»ovjek se smjeπkao, kao i inaËe:
“I meni”, reËe. “Jest da sad slabo vidim, ali mi je

odnekud poznat. Ne mogu odrediti...”

Stavio je gostu ruku na rame i pogledao ga:
“Ne znam. Lice mi je poznato, ali ne znam tko

je.”
Obrati se æeni:
“Æeno”, reËe, “naπ je gost promrznut. Mokar je.

Zapali vatru.”
Okrenu se gostu:
“Reci nam, tko si? Poznat si mi, kaæem, ali ne

znam tko si.”
Gost progovori:
“StriËe, ja sam Mali Memed.”
Sulejman se okrenu æeni koja je iz druge prostorije

donosila drva:
“Æeno, pogledaj ti tko je doπao! Pogledaj samo!”
“Tko?” upita æena uzbueno.
“Naπ Mali Memed. Pogledaj ga koliki je, maπala!

Pravi junak! A tako sam te Ëesto spominjao zadnjih
dana. ©to li je s tim djetetom, pitao sam se. ZnaËi da
sam neπto slutio.”

“Da, sinko”, reËe æena, “tvoj te je stric Sulejman
zadnjih dana stalno spominjao.”

Sulejman je jako ostario. Obrve su mu izrasle,
pobijelile i pale na oËi kao kiÊanke. I brada mu je bila
jako duga. Kao klupko vate. Njegov je izgled pobu-
ivao poπtovanje.

Æena je donijela rublja i bacila ga pred Memeda:
“Skini se pa obuci ovo. Da se ne nahladiπ.”
Memed se povukao u mraËni kut sobe i presvukao

se. Vratio se i u koπulji i dugim gaÊama sjeo pred
ognjiπte.

“I?” reËe Sulejman.
“Toliko sam vas puta æelio vidjeti, ali nije iπlo.

Seoski poslovi.”
Sulejman ga nije puπtao:
“Joπ nisi iπao u ono selo?”
Memed se gorko nasmijao: “Nisam uspio”. Lice

mu je zasjalo.
Sulejman nastavi:
“Sramota je pitati, ali ‡ πto te noÊas donijelo?”
“Sve Êu ti reÊi”, odgovori Memed. “Doπao sam k

tebi da mi pomogneπ. Nemam nikoga drugoga pozna-
tog na cijelom svijetu. Nitko mi drugi neÊe pomoÊi,
samo ti.”

“Smrznuo si se, sinko”, reËe æena. “Ugrijat Êu ti
Ëorbu. Prozebao si.”

Kad je uzeo u ruke zdjelicu tople Ëorbe, sjetio se
kako je prije mnogo godina u istom kutu kraj istog
ognjiπta jeo juhu, isto tako promrznut. Tad je bio sam.
Bojao se. Svega se bojao. ©uma se nadvijala na njega.
Bilo ga je strah. Sad je hrabar. OdluËan. Svijet mu se
rastvorio, πirok je. Uæiva u slobodi. I nimalo se ne
kaje zbog uËinjenoga.

“Vi razgovarajte, a ja idem leÊi”, reËe æena.
“Sad mi sve ispriËaj, Memede”, reËe Sulejman

nakon πto je otiπla.
“Ubio sam i Abdija i njegova neÊaka”, poËe Me-

med.
“Kada?” upita Sulejman u Ëudu.
“Danas, u sumrak.”



36

“Jesi li siguran, Memede?” upita Sulejman s
nevjericom. “Ne izgledaπ kao da si nekog ubio.”

“Tako se dogodilo. ©to Êemo, tako je sudbina
htjela.”

Sve je ispripovjedio Sulejmanu, do najsitnijih po-
jedinosti. Svitalo je, pjevali su jutarnji pijevci. Na
kraju je Sulejman rekao:

“Nek’ su ti ruke blagoslovljene, sinko. Dobro si
uËinio. A πto sad namjeravaπ?”

“Pa neÊu se otiÊi predati vlastima, to neÊu. Odmet-
nut Êu se u brda.”

“Sad legni, sutra Êemo smisliti kako dalje.”
“NeÊe me valjda ovdje naÊi?”
“NeÊe nikome pasti na um da te ovdje traæi. Nitko

ne bi pomislio da Êeπ ubiti dva Ëovjeka pa se sakriti u
selu koje im je pod nosom.”

“To je toËno.”
“Ako krenu za tobom, traæit Êe te po daljim selima

i po brdima...”

Uza zid su bili naslagani redovi vezenih vreÊa.
Sulejman pozove Memeda:

“Doi, Memede, odmaknimo malo ove vreÊe.
Moramo ipak biti oprezni. Napravit Êu ti leæaj iza
vreÊa.”

Obojica su se upeli i oznojili, i tako odmaknuli
vreÊe od zida toliko da izmeu njih moæe stati jedan
Ëovjek. Sulejman je potom prostro leæaj.

“Evo, uvuci se i lezi”, reËe. “Ako hoÊeπ, spavaj
ovdje mjesec dana. Nitko neÊe posumnjati. Sad kad
joπ jednu vreÊu poloæim ispred tebe... Tako, lezi, samo
lezi.”

Memed se uvukao u leæaj bez rijeËi. Sulejman je
uËvrstio zasun na vratima i otiπao u krevet. Æena je
bila zaspala. Sad se probudila:

“Sluπaj me”, reËe joj. “Napravio sam Memedu
postelju iza vreÊa. Nikom æivom ne spominji da je
doπao.”

“Dobro”, odgovori æena i spusti glavu na jastuk.

S turskoga prevela
Marta ANDRI∆

UliËni kahvedæija, Istanbul, o. 1900.



37

Slike ljudi iz moga zaviËaja

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Nazím HõKMET

Nazím Hikmet, pjesnik, roen je 1901. u Solunu.
Zavrπio je mornariËku πkolu, ali je mornaricu morao
napustiti zbog zdravstvenih teπkoÊa. Godine 1921. prvi
je put otiπao u Moskvu Ëime je zapoËela njegova cjelo-
æivotna veza s tim gradom, kao i s ruskom komuni-
stiËkom partijom. Zbog toga je godine koje je proveo u
Turskoj uglavnom proboravio po zatvorima koji su se ‡
prepuni pisaca, pjesnika, slikara i filmaπa kojima je Hik-
met bio uzor ‡ u nekim periodima pretvarali u glavne
centre umjetniËkoga djelovanja. Godine 1951. pobjegao

(izbor)

Na kolodvoru Hajdarpaπa
u proljeÊe 1941.

tri su sata.
Na stepeniπtu sunce,

umor
i nemir.

Jedan Ëovjek
stoji na stepeniπtu

o neËemu misleÊi.
Suhonjav.
Plah.
Nos mu dug i πiljat,
obrazi roπavi.
»ovjek na stepeniπtu

‡ majstor Galip ‡
po Ëudnim je mislima znan.

“Kad bih barem lisnate halve jeo svaki dan”, mislio je
s 5 godina.

“Kad bih iπao u mekteb”, mislio je
s 10 godina.

“Kad bih iz oËeva noæarskog duÊana
izaπao prije akπama”, mislio je

s 11 godina.
“Kad bih imao æute mokasinke
da me cure gledaju”, mislio je

s 15 godina.
“Zaπto je otac zatvorio duÊan?
A tvornica ne sliËi oËevu duÊanu”, mislio je

sa 16 godina.
“HoÊe li mi nadnica porasti?”, mislio je

s 20 godina.
“Otac mi je umro s pedeset,
hoÊu li i ja tako brzo?”, mislio je

dok je imao 21.
“©to ako ostanem bez posla”, mislio je

s 22 godine.

“©to ako ostanem bez posla”, mislio je
s 23 godine.

“©to ako ostanem bez posla”, mislio je
s 24 godine.

I ostajuÊi s vremena na vrijeme bez posla
mislio je: “©to ako ostanem bez posla”

do pedesete godine.
S 51 je rekao: “Ostario sam,

poæivio sam godinu viπe od oca.”
Sad ima 52 godine.
Posla nema.
I sad je, stojeÊi na stepeniπtu,

potonuo u
najËudniju misao:

“S koliko Êu godina umrijeti?
Dok budem umirao, hoÊe li moj jorgan na meni biti?”
Nos mu πiljat i dug.
Obrazi roπavi.

S mirisom ribe u moru
i stjenicama u drvenariji dolazi

proljeÊe na kolodvor Hajdarpaπa.
Sepeti i bisage

niz stepeniπte silaze,
uz stepeniπte uzlaze,

na stepeniπtu stoje.
Jedan djeËak

‡ pribliæno petogodiπnjak ‡
   silazi stepeniπtem uz æandara.

Nigdje nije upisan,
no Kemal mu je ime.

Stepenicama uzlaze bisage,
tkane bisage.

je zadnji put u Moskvu, a nakon toga oduzeto mu je tur-
sko dræavljanstvo. Danas poËiva u Moskvi gdje je premi-
nuo 1963.

VeÊ za prvoga boravka u SSSR-u povezao se s rus-
kim futuristima i konstruktivistima. U svoju je poeziju
uveo slobodni stih i time revolucionarno promijenio
tursko pjesniπtvo. Slike ljudi iz moga zaviËaja, ep od se-
damnaest tisuÊa stihova, kojemu je u osnovi putovanje
vlakom iz Istanbula kroz Anadoliju, panoramski je
pogled na tursko druπtvo tijekom II. svjetskog rata.



38

Kemal koji se spuπta stepenicama
sam je samcat

‡ bez cipela i koπulje ‡
usred svemira.

Ne sjeÊa se niËega osim gladi
i tek maglovito

æene u mraku.

Na bisagama koje se penju stepenicama
πare su crvene, plave, crne.
Tkane su bisage

negda putovale na konju, mazgi, zapreænim
kolima,

a sad putuju vlakom.

Niz stepeniπte spuπta se æena.
Pod Ëarπafom,

debela.
Advije-hanuma.
Porijeklo joj s Kavkaza.
1311. dobila je ospice,

1318. muæa.
Prala je rublje.
Kuhala je.
Raala.
I zna da Êe joj kad umre

na tabut staviti πal
iz sultanskih dæamija.

Jedan joj je zet imam.

Nazím Hikmet

1 Mintan ‡ haljetak do pasa od Ëohe s uskim rukavima i pre-
klopom na prsima.

Na stepeniπtu sunce,
glavica zelenog luka
i jedan Ëovjek:
desetar Ahmet.

Bio je u Balkanskim ratovima.
Bio je u Velikom ratu.
Bio je u GrËkom ratu.
“Dræ’ se, zemljak, sad Êe kraj“

njegove su slavne rijeËi.
Stepenicama uzlazi djevojka.
Radi u tvornici Ëarapa,
na Galati, na bulevaru Tophane.
Atifet ima trinaest godina.
Majstor Galip
pogleda Atifet.
“Da sam se oæenio,
sad bi mi toliko bilo unuËe”,

pomisli.
“Radilo bi, brinulo se za me”,
pomisli.
Pa mu na um pade ©evkije.
Eminova kÊer.
Imala je plave, plave oËi.
Proπle su je godine,
joπ djevojËicom,
oskrnavili na ©ahbazovoj njivi.

Sepeti i bisage
niz stepenice silaze

uz stepenice uzlaze
na stepeniπtu stoje.

Desetar Ahmet
‡ opet vojnik ‡
sustigne bisage.
Poljubi im ruku.
Tkane bisage

i plavi mintan1, ogrtaË, crne πalvare
i platneni opanËiÊi,
pustena kapa, brada
i pojas od lahorskog πala

pogladiπe desetara po ramenu:
“Ne kukaj zbog to malo duga.
UkuÊani ti neÊe stradati.
Samo Êe malo porasti kamata.”

U uvali Hajdarpaπa
galebovi slijeÊu i uzlijeÊu

nad strvinama u moru.
Æivot galebova
za pozavidjeti nije.

Na kolodvorskom satu
tri je proπlo za pet.



39

“Mi?”
“Mi.”
“Tko Êe ubacivati ugljen,

tko Êe voziti?”
“I to Êemo mi.”
“Pusti πalu, majstore.
Tko Êe pobijediti?”
“Mi...”
I mada mu nije bilo jasno,

nije navaljivao Ismail.
Poigrao je malo odveÊ crnim i odveÊ debelim obrvama
i rekao: “Majstore,

joπ bih neπto pitao.
Ove traËnice

idu oko cijeloga svijeta?”
“Idu.”
“ZnaËi, da rata nema,
i ne samo rata,
nego da na granicama niπta ne pitaju,
kad maπinu na traËnice stavimo,
ona moæe s jednoga na drugi kraj svijeta.”
“I kad doe do mora ‡ stane.”
“Prebaciπ je na brod.”
“Joπ bolje na aeroplan.”
Ismail se nasmijao.
Slomljen mu je prednji zub.
“Ja na aeroplan ne idem,
tako me majka zaklela.”
“Da ne ideπ u aeroplan?”
“Ne,

nego da ni mrava ne zgazim.”
Teπkom rukom pljusnu Alaeddin

Ismaila po dugom, golom zatiljku.
“Svaka bi te majka poæeljela!
Nema tu nikakva zla, momËe,
uÊi Êemo u aeroplan,
ne da ubijamo ljude,
nego da nebom kruæimo
i uæivamo.
A sad, hajde,

razgrni tu vatru.”

(...)
Hodnik.
Na njemu sveuËiliπtarac.
Iz petog kupea iskoËi na hodnik putnik.
HlaËe s trbuhom, niska rasta.
Uznemiren, oznojen,

sve prozore otvara.
Na posljednjem izbaci se van

i triput udahnu duboko.
Potom se odjednom okrenu na petama.
»elo mu usko i visoko,
obrazi napuhnuti i πiroki.
Glava mu poput velike kruπke

na ramenima sjedi.
SveuËiliπtarca promotri razrokim oËima:
“Poπtovani gospon”, oslovi ga,

“umalo se ne udavih!

Tamo kod silosa
tovare pπenicu

na tegljaË pod talijanskom zastavom.

Tkane bisage ostaviπe desetara
i uoπe u kolodvor.

Na stepeniπtu sunce,
umor

i nemir
i zlatnoglavi mrtvi leptir.

Ne mareÊ’ za goleme ljudske noge
po prebijelu i predugu kamenu

nose mravi mrtvoga leptira.

Advije-hanuma
prie æandaru.
Progovoriπe.
Pogladi maloga Kemala.
I svi zajedno

odu u stanicu.
I makar se nikad viπe

neÊe ukazati
æena koje se sjeÊa maglovito, u mraku,

mali Kemal
neÊe viπe biti sam samcat

usred svemira.
Oprat Êe pokoji sud,

malo nositi vodu
i æivjeti uz skute Advije-hanume.

(...)
Lokomotiva.
Strojovoa Alaeddin

otkopËa joπ jedno dugme na prsima svoga
plavoga kombinezona.

Izviri
i pogleda iza.

Furgon,
pet putniËkih vagona

‡ skupa sa spavaÊim kolima i vagon-
restoranom ‡

i πest teretnih
dolaze jedan za drugim

gegajuÊi se.
Kad god tako pogleda za sobom Alaeddin

‡ posebno na rampama ‡
Ëini mu se da sam vuËe vagone
vezane mu za ramena uæetom.
A kod stajanja

posred lopatica osjeti
da je s lea zbacio golemi teret.

(...)
“Majstore!”
Alaeddin se okrene loæaËu Ismailu:
“©to je, Ismaile?”
“Majstore, kako Êe zavrπiti ovaj rat?”
“Dobro.”
“Kako to misliπ?”
“Pit Êemo rakiju u vagon-restoranu.”



40

Moj je kupe pun medvjeda!
Prljavπtina,

znoj,
smrad.

A ne daju otvoriti prozor!”
Primaknu se sveuËiliπtarcu:
“Student ste?
Jasno.
Po sivom vuku na vaπem kaËketu.
No, mnogi nedoliËni mladiÊi

nose takve kaËkete.
Tako sam Ëuo.
Govore.
Nisam vidio.
Nemam niπta s tim.
No, lagao bih da kaæem da nisam probao.
Kad su u Istanbul doπli Englezi,

oni πkotski deËki bez gaÊa...
Poslije su jadni Perzijanci doπli na loπ glas.
No, Ëovjek treba okusiti svaki uæitak.
Æivot se æivi

zbog uæitka.
No, moraπ imati πuπke, brate.
Ljubav, æivot, sve to ‡

sve to poËinje sa πuπkom.
Ali hajd’ ti to objasni ovim medvjedima unutra.
Ni prozor ne daju otvoriti, kreteni.
Pogledajte,
ovo vam je oËinski savjet:
ljudsko je zdravlje od svega svetije.
Dobro ga Ëuvati treba.
Svako jutro popiti prijesno jaje.
Ja imam tri magarËiÊa:
svako jutro ispiju tri jajeta.
U mojoj je kuÊi ovakav red:
kad se vratim s posla

majku im kriπom ispitam
jesu li djeca bila zloËesta
ili pristojna.

I prema tome
ptiËica na prozor neπto donese:

bilo jabuku,
bilo naranËu,
bilo Ëokoladu.

Ne donosi to ptiËica, jasno,
nego ja.

No, moj najmlai magarËiÊ
to je jedne veËeri i otkrio.
Ujutro je majci rekao:
“PtiËica je sliËna naπem ocu,

ista je on!”
No, moje je uvjerenje sljedeÊe:
Ëovjek mora odmjeriti inteligenciju svoje djece.
Ja je mjerim.
Znadete, sigurno, onu priËu
kako je padiπah sina uËio gatanju pijeskom?
SveuËiliπtarac se osmjehnu:
“Znam je.”
I potom, samo da neπto kaæe, upita:

“Sluæbenik ste?”
“Eh,
i tako se moæe reÊi.
RaËunovoa sam u jednim jaslicama u Istanbulu.
Ime mi je Nuri Ozturk.
Na dræavnoj sam plaÊi.
Nekad sam prodavao karte na Saladæaku.
Bio sam i zanatlija,

i trgovac.
Sve sam radio,
samo trgovinu kavom nisam imao.
Jedino si tu æelju nisam ispunio.
Bio sam i vozaË.
Moj je bio auto.
Zlatno doba taksija.
Nikad neÊu zaboraviti, jednoga ljetnog dana,

pred ikindiju2,
ostavim muπteriju na »iftehavuzlar

i vraÊam se.
Ide preda mnom jedna æena.
U crnom mantilu.
Njeni su mi listovi zapeli za oko,

obli kao surahije.
Kad sam doπao do nje, zaustavim auto.
Pogledam joj lice:

obiteljska æena, otmjena.
A oËi joj krupne, crne kao ugljen.
©ejtan mi nije dao mira:

otvorim vrata,
kaæem: “Izvolite.”

Ue.
Krenem.
Kamo Êemo?
Niti ona govori, niti ja pitam.
Vidim joj oËi u retrovizoru,

tako su krupne,
tako crne,
sve tako.

Na Dæaddebostanu skrenemo gore.
Erenkoj, IËerenkoj, polja.
Zaustavim auto.
Fino, pod nekom platanom.
Nigdje æive duπe.
Izvedem je iz auta.
Ni glasa.
Polegnem je na zemlju.
Opet ni glasa.
No, ljubim je.
Ona kao kip.
Uglavnom, da ne duljim,
obavismo svoje i ustadosmo.
Opet sjedosmo u auto.
VraÊamo se.
Kamo?

2 Ikindija ‡ treÊa u danu od pet muslimanskih molitava
(namaza), obavlja se izmeu podneva i zalaska sunca (druga nakon
podneva).



41

Niti ona govori, niti ja pitam.
Opet joj gledam oËi u retrovizoru,

crne, kakve veÊ jesu,
krupne, krupne,
sve takve.

Doemo do Kiziltopraka.
Po ulicama svijetle lampe.
Stanem pred piljarskom radnjom.
Otvorim vrata.
Æena izae, krenu,

skrenu, nestade.
I πto ti sad kaæeπ na to, gospon?
No, kako bih rekao,

ili ‡ πto bi Arnauti rekli ‡
kako da bude reËeno,

proπlo je od tad trinaest, Ëetrnaest godina,
a meni je joπ u glavi ta paπinica.
Mora da je bila æena kakvog paπe.
Eh, tad u mene nije bilo trbuha,
brkovi kao od svile,

boje æutanjka.
Palio sam i æario po pariπkoj mahali na Kadikoju3.
To je bio æivot, moj gospon,

æivot!
Hajde doi pa sve to ispripovijedaj

ovim medvjedima unutra.
Ta prozor ne daju otvoriti, kreteni!”
Ti πto ne daju otvoriti prozor
u petom su kupeu.
Vlasnik tkanih bisaga
sjedi slijeva,

prvi
u kutu:

poput lukave
goleme
ptice grabljivice.

Pustena mu kapa na glavi, ogrtaË na leima,
crne mu se πalvare razlegle u mekim naborima,
platnene opanËiÊe izuo,
noge mu u bijelim vunenim Ëarapama

uz ruke, na drvenom sjediπtu,
i æivahne kao i ruke.

Razgovor ne sluπa dlakavim uπima,
sluπa ga nogama.

O vilama se razgovara.
Nasuprot njemu Æuti Seyfettin

(muhtar4 jednog Ëerkeskog sela kod
Adapazara)

govori,
na dugu mu vratu poigrava jabuËica:

“Ne skidaj sa sebe niËega bez besmele5.

Niπta ne poËinji bez besmele.
Robu ti uzmu vile,

pa s njom u vilinsku svadbu.”
©ofer Selim (iz Eskiπehira, pedesetak godina, Êelav)

povlauje Sejfettinu:
“Tako je i s konjima.
Ako naveËer konja zaveæeπ u staju bez besmele,
æivotinju zajaπu vile,
pa je gone sve do zore.
I grivu mu upletu u tanke pletenice.
Koliko me puta to snaπlo:
uem u staju ujutro,
æivotinja svezana na mjestu gdje je i bila,

ali sva u pjeni,
mokra, kao okupana,

a griva sva u pletenicama, kao u mladenke.
Ne moæeπ je ni rasplesti,

nema druge nego odrezati.
Kamo to idu vile
noÊu na konjima po mjeseËini?
»ovjeku je dosta i njegovih briga.
A Bog nam ‡ jer smo besmelu zaboravili ‡
natovari joπ i vile.
Kakve li su?

SliËe li ljudima?
Po naravi im sliËe:

lopuæe,
sklone uæicima,

pogubne.
»ovjek uz vrata, tatarskog lica,

(iz bursanskih atara, Ëuvar u tvornici Merinos)
odgovori Selimu:

“Mene su spopale.
Ukazivale mi se.
©est tjedana i dan i noÊ.
Sve zbog saza.”

(...)
Iz mraËne stanice krenu anadolski brzi vlak,

lokomotiva mu razbacuje paru pod
mjeseËinom.

Vagon-restoran.
Kuhinja.
Glavni kuhar razgovara s konobarom Mustafom.
Glavni kuhar Mahmut Aπer
“neoklasiËan“ je lik naπe nove, velike, revolucionarne
kuhinje:
kao da je πef kuhinje na πlepu za Singapur

u kakvu ameriËkom filmu,
nasmijan, tust,
bijela mu kapa neuredna malko,
izbrijan glatko.
“U Ankarapalas, sinko,
u Ankarapalas jabuke su pristizale iz Kalifornije.”
(Konobar Mustafa
sluπa.)
“Sinko, jabuke iz zemlje Kalifornije
aeroplanom do Pariza,

od Pariza k nama.

3 Kadikoj, istanbulska Ëetvrt na azijskoj strani grada, imala
je tijekom Prvoga svjetskog rata mahalu koja se zvala Pariz,
naseljenu prostitutkama za potrebe okupacijskih snaga.

4 Muhtar ‡ najviπi nosilac vlasti u gradu, selu ili manjoj uprav-
noj jedinici; naËelnik, predstojnik.

5 Besmela ‡ molitvena fraza: U ime Allaha, Milostivog i Sami-
losnog.



42

Jesi l’ ikad vidio kalifornijsku jabuku?”
“Jok.”
“Kalifornijske jabuke, sinko,

crvene su i krupne,
i sve iste veliËine,

kao iz kalupa.”
“Naπe niste uzimali?”
“Ma kakvi,

Boæe saËuvaj!
Ni najbiranije jabuke iz Amasje Ëak
nije kroz vrata puπtao mesje Fernan.”
“A πto je on bio?”
“Kako πto? Zar mu ni ime nisi Ëuo?”
“Nisam.”
“Æalim πto je tako,
a hodaπ naokolo misleÊ’ da si garson.”
“Da bar ne hodam.”
“Zaπto?”
“Ma niπta.
PriËaj mi o tom momku.
Tko je bio?”
“Mesje Fernan bio je naπ majstor,
da nije bio kaurin, i uËiteljem bih ga zvao.
Doveli ga iz Pariza,
bio je glavni meu glavnim kuharima,
ministar kuhara.
MjeseËno je dobivao osam stotina u Ankarapalasu,
osam stotki, sinko.
Ali svaka mu Ëast,
bio je pravi Ëovjek,
umjetnik.
Svakog se tjedna do kuhinje,
k njemu spuπtao
Kont de ©ambrun, francuski konzul.”
“O Ëemu bi razgovarali?”
“O umacima, ako mene pitaπ.
Znaπ kako je,
kaursko jelo ne ide bez sosa.
Mi smo u Ankarapalasu, sinko, takav sos pripravljali

‡ sos grand di vonur6 ‡
da mu u cijeloj Turskoj nije bilo

para.
Treba za to gljiva zvana tartuf,

crna jedna gljiva.
Raste ispod zemlje, kaæu.
Francuzi uËe svinje da im to pronalaze.
©kolovane svinje, samo za taj posao.
Nama bi gljive tartufi stizale iz Pariza, sinko,

sve u kutijama.”
“A ovdje ne rastu, znaËi?”
“Boæe saËuvaj,
ni blizu!
U Konji su ih pokuπali uzgojiti, tako Ëuh.
»ak su namjesto svinje uzeli psa.
Zalud im bilo,

tartuf mora biti crn,
a ovaj u Konji ispao bijel!”

“Je li mesje Fernan joπ uvijek u Ankari?”
“Ugovor mu istekao pred tri godine,

otiπao je.
No, nas je odgojio.
Iz ruku smo mu oteli zanat, kauru.
»ak je Ibrahim iz Kastamonua
izumio novi umak uz file divlje svinje.
Takav je turski narod:

dok priviri, veÊ se i priuËi.
Bistri smo, nema πto.
No, vlastiti rod ne poπtujemo.
Sad glavnom kuharu TurËinu u Ankarapalasu
daju sto pedeset.
A πto mu fali spram mesje Fernana?

To πto nije kaurin?”
“Mustafa, kava je gotova...”
Mustafa uze kavu od πegrta,

izae.
Posluæi je.
“Konobar!”
Konobara Mustafu pozva Hikmet Alpersoj

(Hikmet Alpersoj
bio je poduzetnik, tvorniËar srËanog smijeha)

“Konobar, donesi tri boce vina Kavaklidere!”
Mardanapal se usprotivi:
“Tri su boce previπe, gospodine,

jedna je dovoljna.”
“Nije,
donesi tri boce!”
Mardanapal se nasmije

(a smijao se kao stara æaba):
“U pedesetim si, gospodine Hikmete,

a ne odustajeπ od rasipanja.”
Bilo ih je Ëetvero za stolom.
Mardanapal je veÊ dvadeset godina zastupnik jedne
njemaËke firme.
Mardanapal je poljski Æidov.
Kako na licitacijama zajedno s elektriËarskom robom

s velikom lakoÊom trguje i profesionalnom
ËaπÊu

naπih sluæbenika, i malih i velikih,
Hitlerovci mu u ruke tutnuπe
“dokument o Ëistoj krvi”
i ostaviπe ga na starom mjestu.
Mlada æena Mardanapolova Ëudesna je:
dvije njeæne, duge noge,

dvije dojke kao zrele smokve,
ogromne, mraËne, kadifaste oËi

i Ëelo od ruæiËastog mramora.
Konobar Mustafa donese vina.
Mardanapal pogleda

(pod dlakavim obrvama tuæne buljave oËi)
Mardanapal pogleda
prema stolu “dostojanstvenika”:
“Gospodine Hikmete”, reËe

“imao bih pitanje za ovoga gospodina:
ako mi pravo odgovori,

dajem sto tisuÊa lira.”
“©to bi ga pitao?”6 Sauce grand veneur.



43

“Ide li se u rat?”
“On ti to neÊe reÊi, pitaj Tahsina.”
“NeÊe ni Tahsin reÊi.”
“Zato πto ne zna.”
“Znam ja πto Êe Tahsin reÊi i πto neÊe.
Da i zna, ovo ne bi rekao.”
Fehim progovori:
“Tu stvar u Turskoj zna samo jedan Ëovjek.
Ne sluπaj πto drugi govore.”

Fehim je bio vjeæbenik kod tuæitelja,
zgodan, mlad,

i malo frfljav.
Fehimov otac, s liste stopedesetorice7, umro je u

Parizu,
æena mu je iz roda jednoga kurdskog age.
U braku su u tri godine spiskali jednu obiteljsku kuÊu,

jedan konak
i πezdeset tisuÊa u gotovini.

No, u kuÊi im je joπ uvijek francuska “dam do
kompani”,

Fehim ima automobil Ford,
tri tisuÊe lira duga na kocki
i nezaboravnu petogodiπnju slavu
vezanu uz πamar koji je dobio u palaËi DolmabahËe
nakon sramote koju je izazvao u nekom kazinu jedne
noÊi na Akintiburnu.
Na zapovijed stanovnika palaËe
oπamario ga je najglasovitiji Ëuvar.
Fehim se prvo prepao, naljutio i zabezeknuo,
a potom pod nogama ovoga iz palaËe

s licem na zemlji, potrbuπke,
plakao jecajuÊi

kao bespomoÊno dijete.

No, istoga je toga dana
izjutra

u sudnici
u srebrom vezenom crnom ogrtaËu, naoËit i

uzviπen,
za jednoga Ëovjeka traæio smrt.

Hikmet Alpersoj upita:
“Zaπto te zanima ide li se u rat, Mardanapale?”
“Stvar je raËuna, gospodine Hikmete.”
Fehim ga upita:
“Æeliπ li da Hitler pobijedi, Mardanapale?
©to ti srce kazuje?”
Hikmet Alpersoj nasmije se od sveg srca:
“Mardanapal nije pravi Æidov.”
Mardanapal krenu meko:
“Moj pasoπ nije æidovski,
ali Mardanapal jest Æidov.
Æidov sam, nek’ Mu je hvala!”
“Samo da Hitler ne Ëuje.”
“Neka Ëuje.
Ja im zaraujem novce.”
“Da ti daju Hitlera, πto bi napravio, Mardanapale?”
“Uzeo bih ga za ortaka.”
“Da ga izigraπ?”
“Ne bi ga ubio?”
“Svi smo na ovom svijetu smrtni.”
“Zar se nimalo ne ljutiπ na Nijemce?”
To je pitao gospodin Aziz.
Mardanapal se nasmijao,

nije odgovorio gospodinu Azizu.

S turskoga prevela
Marta ANDRI∆

7 “Stopedesetorica“ je ime za visoke duænosnike koji su nakon
Rata za osloboenje prognani iz Turske zbog suradnje sa stranim
neprijateljima.



OπtraË noæeva, Istanbul, o. 1900.



45

Zaboravljeni

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Oüuz ATAY

Oüuz Atay (1943-1977) roen je u gradiÊu Ineboluu,
na zapadnoj crnomorskoj obali. Bio je sveuËiliπni pro-
fesor graevine u Istanbulu. Paænju je privukao romanom
Oni koji se nisu uspjeli zadræati objavljenim 1972. Slije-
dio je roman Opasne igre iz 1973. Pripovijetke su mu
objavljene u zbirci »ekajuÊi strah. Godine 1975. objav-
ljen mu je i Roman jednog znanstvenika. Preminuo je
1977. ostavivπi nedovrπenim svoj veliki projekt s naslo-
vom Duh Turske.

Atay je autor prve metafikcionalne proze i prvi pred-
stavnik postmodernizma u turskoj knjiæevnosti. U roma-

“Na tavanu sam, duπo!”, povikala je prema dolje
kroz otvor. “Danas se dobro zarauje na starim knji-
gama. Htjela bih ih malo pogledati.“ Je li Ëuo moje
posljednje rijeËi? “Gore je jako mraËno; Ëekaj, dat Êu
ti svjetiljku.“ Dobro je. Miran je dan. Netko mi je
obiËavao govoriti da Ëitavog æivota neprestano traæim
paænju. Kad bi barem tu bilo kakvo ogledalo koje bi
pokazivalo da se smijeπim; i malo svjetla. “Slomit
Êeπ si neπto u mraku.“ Kroz otvor se prema gore
pruæila ruËna svjetiljka. Svjetlo na vrhu ruke sa svje-
tiljkom osvijetlilo je, nasumiËno, jedan nevaæni kutak;
pomilovala je tu ruku. Ruka se izgubila. O Ëemu li
samo razmiπlja? Nasmijeπila se: zar opet razmiπlja?

Godinama se nije uspela u tu praπnjavu tamu punu
paukova. Neke su se bube ugledavπi svjetlo razbjeæale.
Uplaπila se; no ohrabrila ju je pomisao da Êe biti
korisno. Moæda sam to trebala obaviti niπta i ne spo-
minjuÊi. Od mene ne oËekuje neπto zauzvrat. ZnaËi li
to pomagati mu? Ne znam, ponekad mi se sve ispo-
mijeπa, osobito kad mi bruji u glavi. Voljela bih znati
razmiπljati poput njega. Promatra me nastojeÊi da to
ne primijetim. UstruËava se. Ako je tako, moram se
poæuriti. Svjetiljku je primakla jednom mjestu u
blizini: fotografije njezine majke i njezina oca. Meu
njima jedna vreÊa od cipela, nekoliko polomljenih
lampa. Zaπto se nisu voljeli? Tako sam se bila uplaπila
πto Êe umrijeti. PoËela je kopati po vreÊi: nosila sam
ih na plesu za koji sam prvi put odjenula sveËanu
veËernju haljinu. Svake bih veËeri izlazila s nekime,
da pleπem. O Boæe! Kako li sam to mogla raditi?
Praπinu s ruku obrisala je o haljinu. Pogledala je lju-
biËaste cipele: smeæurale su se, popljesnivile. Obula
je jednu na lijevu nogu: broj noge nije mi se nimalo
promijenio. Postidjela se; ipak je nije mogla izuti.
HramajuÊi je napravila korak-dva. Zatim se pribliæila
slikama, kleknula i prinijela ih jednu uz drugu. Laktom
je s njih obrisala praπinu. Nisu razumjeli ni mene, ni

sebe same. Koliko sam samo plakala. Bih li dolje
mogla naÊi neko mjesto za njih? U hodniku, u spre-
miπtu... govorim gluposti. Nisam ih zaboravila, nisam
ih zaboravila. Na oËevu je licu bio izraz gorde namr-
goenosti. Ne mogu ih objesiti na isti zid. Brzo je u
glavi prevrtila raspored kuÊe. Ne bi æeljeli biti jedno
pokraj drugoga, Ëak ni u grobu. Uzela je jednu sliku;
svjetiljku je bila odloæila na pod pa nije mogla znati
koju je sliku uzela. Stavila ju je na jedno poviπeno
mjesto. Malo se uznemirila; udarila je koljenom o
neku dasku. Spotakla se i pala na pod; bio je to lagani
pad. Nije se usudila ustati; otpuzala je do svjetiljke.
Joπ jedna vreÊa. Ispraznila ju je: stare fotografije!
Udaljavala se od svog cilja. Ne smijem misliti da je
Ëinio pritisak na mene. »ak i da mu to kaæem u lice,
ne smijem na to pomiπljati. Æurno je prostrijela slike
po podu i ruËnom svjetiljkom preletjela preko
praπnjavih obrisa. Mogla sam se odseliti u neku drugu
kuÊu, mogla sam ih sve ostaviti nekome koga viπe
nikada neÊu vidjeti. Prelistala je slike: Gospode, koli-
ko li sam samo slika uslikala! A veÊina ih nije dobro
ispala. Nasmijeπila se: kako li su samo u to vrijeme
bile dugaËke suknje. Neka ruæna duæina. I poze su
smijeπne. Tko zna iz kojeg filma? Bila sam se na-
mjestila kao da hodam okrenuta leima i onda odjed-
nom okrenem glavu. U koga li sam pogledala? Joπ
jedna slika u istoj haljini. Netko je pokraj mene. Slika
je jako praπnjava. Bez obzira na to, Ëovjek sebe pre-
poznaje. Ovlaæila je prst jezikom; praπina se najprije
pretvorila u blato, a zatim... Pri vrhu prsta ugledala je
nasmijeπeno lice svoga prvog muæa. Gospode Boæe,
nekoÊ sam i ja bila udana... zatim sam opet bila udana.
»ovjek ne moæe nikamo dospjeti u jednom danu, πto
da se radi. Kamo? Koliko smo se samo bili rastuæili
zbog osjeÊaja koje ne mogu odrediti, kojima ne mogu
dati ime. Sagnula se i s poda uzela πaku slika. Kako li
sam samo, prije negoli je ova slika uslikana, ni iz Ëega

nima i pripovjetkama tematizira unutarnji svijet pojedi-
naca i druπtvenih marginalaca suprotstavljenih uvrijeæenim
moralnim vrijednostima i ukalupljenim stavovima, nji-
hovo otpadniπtvo od kolektiva, izgubljenost i samoÊu u
modernim gradskim sredinama. Pripovjedni stil karakte-
rizira preplitanje fikcije i zbilje, jeziËni ludizam, humor,
parodija i ironija.

Ovdje donosimo jednu od njegovih pripovjedaka.



46

bila stvorila problem, a zatim otiπla. ©to se onda dogo-
dilo? Onda... ta ovdje si... u ovoj kuÊi. ZnaËi da se
poslije toga s tim u vezi nije dogodilo niπta. Ni loπega
ni dobroga: znaËi niπta. Ali nisam to osjetila; prijelazi
su se zbili tako neprimjetno... Ne, misli su ti se
ispremijeπale; u doslovnom smislu rijeËi... Kakve to
ima veze? Ali ja... dok sam bjeæala od njega, kako se
dogodilo da sam okrenula glavu i uslikala tu sliku?
Jesam li na slikama uvijek ovako stajala? Sjela je na
jedno poviπeno mjesto, naslonila lice izmeu dlanova
i poËela razmiπljati. A tko zna kakvo je bilo njegovo
lice? Vjerojatno sam ja kriva; ali ne dok sam slikala
sliku... moæda sam u tom trenu imala pravo, sigurno
sam imala pravo. VeÊ mnogo ranije... mnogo ranije.

Htjela je πto prije stiÊi do knjiga, æeljela je da to
putovanje unatrag zavrπi. Pokuπavala je s noge izuti
svoju staru cipelu za ples. A onda nije nikako mogla
pronaÊi svoje meke papuËe zatvorene straga. Krenula
je prema ruËnoj svjetiljci spotiËuÊi se. ©krinja s knji-
gama trebala je biti malo dalje u kutu. No tamo su se
nalazila neka tamna izboËenja koja nisu nalikovala
πkrinji za knjige. Upravila je svjetiljku prema toj
neobiËnoj nakupini. Uæasnuto ju je privukla natrag:
tamo je bio netko, sjedio je. Æeljela je zgrabiti svje-
tiljku i pobjeÊi prema otvoru koliko je noge nose, no
nije se mogla ni pomaknuti. Pribliæila mu se sa svje-
tiljkom unatoË strahu. Sve πto je radila tijekom cijelo-
ga svog æivota, radila je unatoË strahu. Ili se pak veÊ
odavno bila izgubila. Primakla je svjetiljku njegovu
licu: moj Boæe! Na podu je leæao njezin bivπi. Prekri-
ven praπinom i pauËinom, kao i sve na tavanu. Poput
kakvoga staroga kipa pauËinom priËvrπÊenog za san-
duk s knjigama i crtaÊe ploËe. Desna ruka naslonjena
mu je na rub jednog stola; prsti su mu se iskrivili prema

dolje kao da dræi olovku, u praznini. Koljena su joj
zaklecala, zubi joj zacvokotali, pod nogama joj je
izmaklo tlo; pri tom se prevrnuo crtaÊi stol koji joj je
udario u nogu. Ruka je i dalje ostala u praznini: pau-
kovim je mreæama bila priËvrπÊena za strop. ©to li je
æelio uËiniti s tom rukom? Je li pokuπavao neπto napi-
sati? Tuæno je πto to nikada neÊu znati. Lijeva je ruka
bila na podu, dræala je piπtolj. Ah! Zar se ubio? Ne-
moguÊe! Da je neπto uËinio, ja bih to znala; sve mi je
govorio. Tako smo se dogovorili. Ne bi me ostavio
samu.

Zatim se sjetila: jednoga se dana njezin bivπi bio
uspeo na tavan, poslije jedne æestoke svae. Jednoga
dana kad su oboje rekli da viπe ne mogu izdræati.
Pokuπala se prisjetiti pojedinosti: moæda to i nije bila
neka krupna prepirka. Vjerojatno su bili malo
posvaani. Nasmijeπila se: kako li se samo ljutio na
tu njezinu rijeË “malo“. Ostavila ga je na tavanu i
izletjela na ulicu: osjeÊala je da Êe umrijeti. Dobro,
ali zaπto? Nije znala: u sjeÊanju joj je ostala samo
æestina osjeÊaja. Zatim je na ulici vidjela “njega“;
usprkos tome πto je bila nesretna, πto se osjeÊala
slabom, πto je æeljela umrijeti, iz nekog je razloga
primijetila zanimanje u njegovim oËima, ono neπto
drukËije πto zanese Ëovjeka. Tog se dana, naravno,
vratila kuÊi sama. Koliko sam se samo joπ mnogo dana
nakon toga vratila kuÊi sama. Kad bi barem sada preda
mnom govorio, kad bi barem rekao: “Je li bilo moguÊe
‘joπ mnogo’?” Kleknula je na klecava koljena i pri-
nijela svjetiljku njegovu licu: oËi su mu bile otvorene,
æive. Nije ih mogla pogledati, okrenula je glavu prema
mraku. Zatim je iznova pogledala; opet je iskoristila
svoju snagu koja je nije napuπtala u pitanjima æivota
i smrti. UopÊe nije propao; moæda ne bi bilo tako da
nisam zakasnila. Rastuæila se. Ali, nije se nimalo pro-
mijenio; izgleda kao i posljednji put kad sam ga vidje-
la, Ëak su mu i oËi otvorene. Samo u sjaju tih oËiju
ima neka promjena: izraz bez emocija usprkos tome
πto sve zna. Zastraπivao bi me govoreÊi: “Ne gledaj
moju vanjπtinu, ja sam iznutra veÊ mrtav.” Ne bih mu
povjerovala. Usprkos tome πto je bio mrtav, govorio
bi takve stvari. Moæda me opet promatra. Promijenio
je mjesto. Rastuæivala bih ga govoreÊi mu: “Nisi zain-
teresiran za mene”. Ne, ne gleda u mene. Moæda raz-
miπlja. Iznenada bi zapoËinjao priËati. Pitala bih ga:
“Kad li samo razmiπljaπ o svemu tome?” Nikako ne
mogu dokuËiti kad je razmiπljao. Ne, nije doista umro;
jer da je umro, ja ne bih mogla æivjeti. To je znao.
Nisam znala da mi je tako blizu, ali bila sam mu rekla:
“Ja mogu æivjeti samo ako ti negdje postojiπ.” Bila
sam mu rekla: “Budi kakav god æeliπ, meni je dovoljno
znati da postojiπ.” To sam mu bila rekla joπ puno prije
svae, ali znao je da naπ sukob neÊe niπta promijeniti.
Iako ga nakon toga neko vrijeme nisam æeljela vidjeti,
iako sam znala da je tamo, iako se nikako nisam mogla
popeti na tavan, znao je da mislim na njega, da bez
njega ne bih mogla æivjeti. Zaπto ga poslije nisam
potraæila? Nikako se za to nije ukazivala prilika; iako

Oüuz Atay



47

sam svaki trenutak mislila na njega, uvijek bi iskrsnula
neka prepreka. Vjerojatno neko vrijeme nije silazio
jer je odozdo Ëuo nove glasove, nove zvukove. Meu-
tim, znao je: u odnosu izmeu nas, nikakvo novo biÊe
nema vaænosti; razgovarali smo o svemu tome. A ja
sam, Ëini se, Ëekala da sie. Najprije sam mislila da
ne silazi kako bi me povrijedio. A zatim... eto, nikako
da se dogodi... nisam se uspijevala popeti: razni gosti,
egzistencijalni problemi, kuhanje, pranje sua, ËiπÊe-
nje kuÊe, briga oko “njega“ (bio je poput djeteta, nije
se znao brinuti sam za sebe), smrt mojih roditelja,
strka oko toga da neπto postignem u æivotu, neprestano
gomilanje poslova koje treba obaviti. Na kraju sam
zaboravila da je na tavanu. (Naravno, nisam zaboravila
njega.) Ne znam, bilo je i nesretnijih ljudi; njima sam
se bavila. Vjerojatno nisam mogla ni pomisliti da Êe
toliko dugo ostati na tavanu. Mislila sam da je prona-
πao neki naËin i otiπao. Moæda dok mene nije bilo
kod kuÊe... da, sigurno sam tako mislila. Kako bih
drukËije mogla misliti? Da bih mogla æivjeti, bila je
potrebna njegova prisutnost u svakom trenutku. Da
sam osjeÊala drukËije, sada bih veÊ bila mrtva. Osim
toga, koliko sam samo puta pomislila popeti se na
tavan. I sigurno bih se popela da sam Ëula da se ubio.
Ne bih se obazirala na to πto se ljutimo jedno na drugo.

Ili sam moæda Ëula? »ini mi se da se jednom
odozgo zaËula neka buka; pomislila sam da je vjetar
zalupio nekim vratima. Ali kako je to moguÊe? »ula
sam taj zvuk danima nakon πto se on popeo na tavan.
A ja sam danima bila skutrena u jednom kutu. Nikamo
nisam izlazila. ZnaËi, pucao je. Nije valjda u srce...
DrπÊuÊi se sagnula: Moram mu pogledati srce. Lijeva
mu je strana odijela bila istrunula; raspala se na blagi
dodir rukom. Iznutra je izaπla cijela Ëeta buba i
razmilila se uokolo. Sve sam njegovo zapustila, nisam
nikada pregledala njegova odijela; moæda su ga æohari
poËeli jesti kroz neku rupicu koju nisam zaπila. Na
kraju su proπirili rupicu. Rukom je provjerila kakvo
je stanje ispod odijela. Dobro je, nisu probili donje
rublje. Koæa mu je kakva je i bila. Nije baπ topla, ali
srce mu je vjerojatno na mjestu. Bojim se da nije
okrznuo lijevi dio grudi: evo, tu je, znam. InaËe ne
bih mogla æivjeti, zato. (RijeË “zato“ trebala sam izgo-
voriti na poËetku reËenice; sad Êe se naljutiti. Da,
æivjela sam zamiπljajuÊi u svakom trenutku njegove
rijeËi, uvijek bih pomislila πto li bi on sada rekao.)
Samo je toliko istrunulo. Dobro je. Kako li Êu ga sada
uvjeriti da sam cijelo ovo vrijeme æivjela zajedno s
njim? Da sam æiveÊi kao da sam ga zaboravila mislila
na njega? NeÊe to razumjeti, mislit Êe da je onako

kako i izgleda, neÊe razumjeti. Zato πto sam srela
drugoga, mislit Êe da sam u toj novoj vezi sve zabora-
vila. No ja se svega sjeÊam; Ëak i toga da je odjenuo
ovo odijelo onoga dana kad se popeo na tavan. Preπla
je svjetiljkom preko mrtvoga tijela: izgleda magliËavo
iza pauËine. Samo je mjesto kamo sam prinijela svoju
ruku prema njegovu srcu mraËno. Slika kao u snu.
Nikada se nismo slikali zajedno. Ni to, kao ni mnogo
toga drugoga, nismo iz nekog razloga uËinili; jedno-
stavno nam nije polazilo za rukom. Neprestano je bila
neka strka, obavljanje kojeËega... Zaπto smo jurili,
Ëemu ta naπa uæurbanost? Do dana kad se popeo na
tavan, neprestano bismo radili jednu stvar za drugom;
nikada ne bismo zastali, nikada neπto ponovili. Zatim
sam dane proboravila u svom kutu; niti sam jela, niti
razmiπljala. Puπila sam bez prestanka. Na kraju sam
kuÊu dovela do tog stanja da se u njoj nije moglo
æivjeti. Sve je prekrio nered kao na kraju kakva rata.
Iako sam na odreeni naËin voljela æivjeti uredno,
valjala sam se u nesnosnoj prljavπtini i smeÊu. Moæda
sam na taj naËin kaznila sebe samu. Æeljela sam pasti
u teπki oËaj kako bih izletjela na ulicu i otiπla k njemu.
Tko zna? Moæda govorim sve ovo jer bi ti æelio da o
sebi mislim tako loπe. Ali nisam mislila da Êeπ umrije-
ti, da Êeπ se ubiti. Zamiπljala sam da Êeπ biti negdje
daleko, u nekom barem prividno spokojnom æivotu.

Za oko joj je zapeo jedan æohar koji je pokuπavao
pobjeÊi pod svjetlom; doπla je k sebi. Pratila je æohara
ruËnom svjetiljkom: ruæno se stvorenje, zapinjuÊi za
pauËinu, pokuπavalo uspeti. Uplaπila se da æoharove
noæice ne bi razdrobile odijelo. Godine su proπle, ne
bi izdræalo ni lagani dodir, tko zna? Eto, uspinje se
po njegovom vratu, na obrazu je malo posrnuo: to je
zato πto mu je brada malo narasla; ionako se nije volio
brijati svaki dan. Buba koja se uspinjala po obrazu
izgubila se prema sljepooËnici. Da prinesem svjetiljku
onamo? Ne. Uplaπila se; ali je u polutami vidjela rupu
od metka. U trenutku kad je drhteÊi ustuknula, æohar
je izaπao iz iste rupe: izmeu nogu je nosio neki grbavi
komadiÊ. Uæasnuta je prinijela svjetiljku bliæe rupi;
svjetlost je bljesnula na unutarnjim stijenkama
lubanje. Ajme! Bube su mu izjele mozak, njegov
najmekπi dio. Moæda je æohar nosio zadnji komadiÊ.
Nije se mogla suspregnuti: “Jesu li te baπ jako za-
postavili, ljubavi?” Odozdo, iz jedne druge rupe,
zaËula je glas svog ljubavnika:

“Neπto si rekla, draga?”
Usplahireno je gurnula ruku u πkrinju s knjigama:

“Ne, niπta”, brzo je odgovorila, “razgovarala sam sa-
ma sa sobom.”

S turskoga prevela
Barbara KEROVEC



DuÊan u KapaliËarπiji, Istanbul, o. 1870.



49

Na jednoj dæenazi1

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Aziz NESIN

Aziz Nesin (1915-1995) roen je na jednom od
istanbulskih PrinËevskih otoka, Heybeliadi. Zavrπio je
vojnu πkolu, ali je iz vojske istjeran 1944. pod optuæbom
da je “zlorabio nadleænost i ovlasti“. Nakon toga djelovao
je u raznim Ëasopisima i novinama. Uslijed kolumni i
pripovjedaka koje je u njima objavljivao u nekoliko je
navrata bio zatvaran. Zbog stalnih prijetnji vlasti, u svojoj
se spisateljskoj karijeri javljao pod viπe od dvjesto pseu-
donima. Godine 1972. osnovao je i danas aktivnu Zakla-
du Nesin Ëiji je zadatak zbrinjavanje i πkolovanje siro-
maπne i napuπtene djece.

U Ëetrdesetak zbirki pripovjedaka na humoristiËan
je naËin obradio mnoge strane, i, posebice, slabosti tur-

U naπemu svijetu ima ljudi koji se bave zanima-
njima kakva nam ni na pamet ne bi mogla pasti.
Skupljanje poπtanskih maraka, skupljanje leptira,
skupljanje starih razglednica, skupljanje lula, skuplja-
nje kutija πibica i kutija cigareta, skupljanje salveta s
amblemima hotela i restorana toliko su rasprostranjeni
da ih viπe ni ne bismo mogli ubrojiti meu neka po-
sebna zanimanja. Skupljanje ælica nije baπ toliko ras-
prostranjeno, ali ipak postoji popriliËan broj kolekcio-
nara ælica.

Strast za skupljanjem stvari iste vrste, razliËitih
oblika i iz razliËitih razdoblja izrade naziva se kolek-
cionarstvom.

Osobno nisam kolekcionar, no poznajem ih mno-
ge. Jedan od njih skuplja samovare. Ni skupljanje
samovara ne moæe se baπ ubrojiti u neka posebna
zanimanja. No πto bi se reklo za kolekciju ambalaæa
britvica za brijanje? Upoznao sam jednoga takvog,
hvalio se da je njegova kolekcija ambalaæe britvica
jedina na svijetu. Upoznao sam i jednoga koji je priku-
pio kolekciju komada pribora za jelo ukradenih iz
domaÊih i inozemnih hotela u kojima je odsjedao.
Moæda je njegovo zanimanje pomalo nastrano. Osim
toga, ne moæe ni izlagati kolekciju pokradene robe...
Upoznao sam i jednoga skupljaËa mnogo osebujnije
kolekcije od tih. On je pak skupljao æensko donje
rublje. Da bi zavrijedilo uÊi u kolekciju, to je rublje
moralo biti koriπteno. Moæda je to njegovo zanimanje
fetiπizam. Prema lijeËnicima duπevnih i neuroloπkih
bolesti, nemoguÊe bi bilo pronaÊi ikoga tko nije neki
duπevni ili neuroloπki bolesnik, te se i svi kolekcionari
mogu smatrati viπe ili manje duπevnim bolesnicima.

Neki psiholozi kaæu da strast za kolekcionarstvom
proizlazi iz poriva za izbavljenjem od samoÊe ili iz
poriva za oËuvanjem Ëovjekova vlastitog ja.

Kolekcionarsku strast meu bogataπima vrtogla-
vih imetaka koja je u onom ameriËkom razdoblju ne-
uobiËajenog bogaÊenja dosegla razinu ludila ismijava
u jednoj svojoj pripovijeci Mark Twain. U pripovijeci,
novopeËeni ameriËki bogataπ, koji ne zna kamo bi
utopio svoj novac, stvara kolekciju zvuËnih odjeka.
Za goleme iznose otkupljuje planine i doline u kojima
zvuk najviπe i najdulje odjekuje. Takav se kolekcio-
narski Ëudak, Ëije ludilo nadilazi stvar zanimanja,
moæe pronaÊi samo u humoristiËnim pripovijetkama.

I vi ste zacijelo upoznali vrlo osebujne kolekcio-
nare. No uopÊe ne vjerujem da bi mogao postojati
netko tko posjeduje kolekciju toliko osebujnu koliko
kolekcionar o kojemu Êu vam sada priËati. Taj je ko-
lekcionar jedan odavno umirovljeni stari uËitelj. Ne
znam toËno koliko mu je godina, ali mislim da ima
viπe od sedamdeset. Vitalan je s obzirom na godine.
Moæda ga tako vitalnim odræava strast prema njegovoj
osebujnoj kolekciji. Zanimanje tog umirovljenog uËi-
telja jest potajice, bez ikakvog upozorenja, snimati
na zvuËnu vrpcu razgovore ljudi na ceremonijama
dæenaza. On posjeduje na stotine ‡ ma kakve stotine
‡ moæda Ëak i na tisuÊe takvih zvuËnih vrpci.

Umirovljeni uËitelj, vlasnik te osebujne kolekcije,
priliËno je daleko. Æivi u jednom istanbulskom pred-
grau, na jednom od katova malene zgrade u osobnom
vlasniπtvu. Gotovo svakoga dana, baπ kao kakav zapo-
slenik sa svojim radnim mjestom, odolijevajuÊi is-
crpljenosti od daleka puta prisustvuje jednoj ili dvjema
dæenazama. IduÊi s dæenaze na dæenazu s predanoπÊu
sluæbenika privræenog oboæavanom poslu, neprestano
obogaÊuje svoju kolekciju. Svakoga jutra ranom zo-1 Dæenaza (turc.) sahrana, sprovod

skoga druπtva i time ostao zabiljeæen kao najveÊi satiriËar
turske knjiæevnosti. Njegove intervencije u ideoloπki æi-
vot Turske i uporno zastupanje sekularizma rezultiralo
je veoma okrutnom ideoloπkom lekcijom: kad je u gradu
Sivasu 1993. godine zajedno s veÊim brojem intelektua-
laca organizirao predstavljanje turskoga prijevoda Soton-
skih stihova Salmana Rushdieja, “islamski fundamenta-
listi” napali su hotel u kojemu je ono bilo prireeno. U
tim je dogaajima æivot izgubilo 37 ljudi okupljenih na
predstavljanju, a ranjeno je 56, meu njima i sâm pisac.

Slijedi prijevod jedne od njegovih pripovjedaka.



50

rom otvara novine i najprije zaviruje u osmrtnice.
Meu njima odabire jednu-dvije. Preko ramena preba-
cuje priliËno teæak aparat za tonsko snimanje i kreÊe
na put. Nije mu vaæno je li pokojnik toga dana neka
poznata ili nepoznata osoba. U njegovoj kolekciji ima
i razgovora s dæenaza vrlo poznatih, poznatih i manje
poznatih, i s dæenaza onih koji nisu bili uopÊe poznati.
I ja vjerujem da je ta kolekcija jedinstvena na svijetu.

©teta je πto sam imao prilike presluπati samo vrlo
mali dio zvuËnih vrpca iz te kolekcije. Bilo bi dobro
da sam od drugih poslova izdvojio vremena i presluπao
ih sve. Kako li su samo zanimljivi ti razgovori bili;
ukratko, bili su provokativni, vrlo smijeπni, vrlo
zabavni, vrlo bolni, vrlo nemilosrdni, vrlo tuæni, vrlo
smisleni i vrlo glupi!

NasumiËno sam odabrao jednu od zvuËnih vrpca
toga staroga kolekcionara i za vas je pretoËio na papir.
Taj posao nije bio lak, uzeo mi je mnogo vremena.
Ali bilo je vrijedno truda... Ceremonija dæenaze na
kojoj su se naπle osobe Ëiji su razgovori potajice
snimljeni na zvuËnu vrpcu i koje vam napismeno pred-
stavljam nije ni po Ëemu osobita. Bila je to dæenaza
nekoga ni po Ëemu osobitog, poput vas, poput mene.

Evo razgovora s te dæenaze.

*
‡ Ajme, kakvo grozno vrijeme... Kiπa doslovno

prodire u Ëovjeka.
‡ Nije samo kiπa, joπ je i hladno.
‡ Baπ je taj naπ izabrao dan kad Êe umrijeti...
(Vrlo suzdræan smijeh)
‡ Neka nam Allah ne zamjeri, ali rahmetli ni za

æivota baπ nije birao πto Ëini.
‡ Zna to Allah, za umiranje je odabrao baπ ovakav

dan samo zato da nam naπkodi, da se smoËimo.
(Smijuljenje)
‡ Ujutro je bilo vedro. Da je kiπilo dok sam izlazio

iz kuÊe, ni po koju cijenu ne bih doπao.
‡ Baπ kad smo stigli na dæenazu, odjednom je

poËelo pljuπtati.
‡ E, pa kako bi nam inaËe naπkodio...
(Smijuljenje)

‡ Nisam se viπe mogao ni vratiti, rodbina je veÊ
vidjela da sam doπao.

‡ Dobro da ste bili pametni pa uzeli kiπobran.
‡ Pokojnikov sam jako stari prijatelj. Kad je on u

pitanju, jako sam oprezan jer me veÊ mnogo puta
nasamario. Koliko god on bio mrtav, mene oprez ne
napuπta pa sam za svaki sluËaj ponio kiπobran.

(Grohotan smijeh)
‡ Baπ ste nezahvalni. Ipak je mislio na nas i umro

na kiπni dan, πto bi tek bilo s nama da je umro za
vrijeme olujna nevremena.

‡ Nije to zato πto je mislio na nas, veÊ zato πto je,
kao i uvijek, opet mislio na sebe. Da je umro po
snjeænoj meÊavi, nitko mu ne bi doπao, izvisio bi...
Ni po koju cijenu ne bih doπao.

‡ ©to uopÊe vrijedi jesi li doπao na dæenazu ili
nisi nakon πto je pokojnik veÊ mrtav...

‡ Nemojte tako, ostaje njegova obitelj.
‡ Upravo tako. Kad sam jutros ustao, osjeÊao sam

se ‡ ne dao vam Allah πto sliËno ‡ sasvim slomljeno.
Toliko da, ne da nisam bio u stanju otiÊi na tuu
dæenazu, veÊ ni na svoju ne bih mogao. (Smijuljenje.)
Ali ne mogu ne doÊi. Kao πto ste kazali, on je umro,
ali tu je njegova obitelj. “Pogledaj” govorili bi, “bio
mu je tako blizak prijatelj, a ni na dæenazu mu nije
doπao...”

‡ Govorili bi...
‡ Da, naæalost je tako... Ne zbog pokojnika, veÊ

zbog njegove obitelji...
‡ Pogledajte mu samo zeta, bogami mu oËi kao

projektor Ëeπljaju svjetinu da vidi tko je doπao, a tko
nije.

‡ Samo zeta? Pogledajte mu æenu; toboæe
rupËiÊem briπe suze, a zapravo se upinje proËitati
natpise na vrpcama ne bi li razaznala tko je poslao
vijence.

‡ Kako li samo u ovakvom trenutku moæe misliti
na to... Nevjerojatno!

‡ Kako god, ja sam i æeni i rodbini izrazio suÊut,
joπ da se otklanja dæenaza-namaz pa Êu konaËno moÊi
πmugnuti odavde.

‡ Samo ne dao Allah da se joπ porazbolijevamo
po ovoj hladnoÊi...

‡ I ja Ëekam da tijelo izae iz dæamije, onda Êu se
odπuljati.

*
‡ Vidiπ ti to, brate, posvaani smo veÊ viπe od

deset godina. Tko bi rekao da Êu mu doÊi na dæenazu...
‡ Ma nemoj! Zaπto ste posvaani?
‡ Ta znate kakav je Ëovjek bio...
‡ Znam, itekako dobro znam.
‡ Ni ja nisam bio u dobrim odnosima s njim...

Nismo bili posvaani, ali nismo se viπe viali Ëesto
kao nekoÊ... Pozdravili bismo se onako izdaleka...

‡ I to je puno...
‡ Ja mu ipak ne zamjeram to πto mi je uËinio,

doπao sam mu na dæenazu da ispunim svoju posljednju
duænost, eto...

‡ Bog te blagoslovio...

Aziz Nesin



51

‡ Mi pamtimo dobro, ne svetimo se.
‡ A on neka pamti πto je uËinio. Znaπ kako kaæu:

plemenitost znaËi Ëiniti dobroËinstvo bez oËekivanja
nagrade.

‡ Koliko god da mi je zla uËinio, ja sam mu
svejedno odluËio doÊi na dæenazu i ispuniti svoju po-
sljednju duænost. Sve sam pustio i doπao.

‡ Neka te Allah nagradi.
‡ Sve nas.
‡ Svi smo tako. Nismo doπli zbog njega, doπli

smo ispuniti duænost prema Allahu.
‡ Kako god bilo, ionako neÊe saznati da smo doπli.
‡ Ali Allah vidi sve.
‡ Vaæno je da mi pokaæemo svoju ljudskost...

*
‡ Jeste li pogledali onaj film πto je izazvao cijelu

buru, mila?
‡ Jesam, sramota.
‡ Nisam. Ali novine ga uzdiæu u nebesa.
‡ Meni se svidio.
‡ ©to vam se u njemu svidjelo?
‡ VeÊ tri tjedna igra, moj gospodine, i to u Ëetiri

kina odjednom...
‡ Talijanska produkcija, zar ne?
‡ Ne, ameriËka produkcija, ali su Amerikanci film

snimali u Italiji.
‡ Baπ sam odluËila danas otiÊi pogledati taj film.

Pa rekoh: kad sam veÊ tu, otiÊi Êu i na dæenazu. Ionako
do matineje imam praznoga hoda pa Êu na ovaj naËin
i prisustvovati dæenazi, i lijepo iskoristiti vrijeme.

‡ Zaista se zgodno poklopilo... I ja æelim pogledati
taj film, idemo skupa. Baπ dobro da smo se ovdje sreli.

‡ Autom ste, zar ne? Ako jeste, i ja bih iπla s va-
ma... Molim vas samo minutu; idem izraziti suÊut nje-
govoj æeni pa dolazim. Onda kreÊemo.

*
‡ Ja mislim da novine Milliyet imaju pravo πto se

toga tiËe.
‡ Vi to otvoreno podræavate. Jeste li proËitali

Metinov tekst?
‡ Pustite njega, to je prodano pero...
‡ Oprostite. Ne mislim poput Vas.
‡ MoguÊe. Niti ste vi obvezni misliti poput mene,

niti ja poput vas. Verter je rekao: protiv sam vaπega
miπljenja, ali da biste izrekli svoje miπljenje...

‡ Nije to rekao Verter, nego Voltaire...
‡ Verter, Voltaire, svejedno...
‡ Gospodine, Verter je ono Goetheovo.
‡ Ta prestanite raspravljati, koji je lijes od naπega?
‡ Drugi zdesna.
‡ Koliko samo ljudi umire zadnjih dana...
‡ Ma stvarno neobiËno...
‡ ©to je neobiËno?
‡ Joπ je juËer bio æiv, a danas je umro.
‡ Pa kako bi drukËije moglo biti, neÊe valjda juËer

umrijeti, a danas biti æiv...
(Grohotan smijeh.)
‡ Da, tako je, i ja svaπta kaæem...
(Smijuljenje)

*
‡ Jeste li pogledali tko je sve poslao vijence?
‡ Dva su vijenca stigla od banaka.
‡ Zaπto banke πalju vijence?
‡ Ne znam. Vjerojatno zato πto je njihov klijent.
‡ Banke bi propale da poπalju vijenac svakome

tko umre.
‡ Pa odakle da znam zaπto su poslale, moæda je

jedan od njihovih partnera.
(Vrlo hladan smijeh.)
‡ VeÊina je vijenaca ostala ispod, ne vidi se πto

piπe na vrpcama.
‡ Jeste li vidjeli osmrtnice? Dali su u Ëetvere

novine odjednom.
‡ Ja sam vidio u dvjema novinama, tri razliËite

osmrtnice... Po meni je to previπe... SkorojeviÊki.
‡ Sad Êete vidjeti svau oko nasljedstva.
‡ HoÊe li mu æena dobiti veÊinu nasljedstva?
‡ Nova æena.
‡ Zamisli ti kako je imala sreÊe...
‡ Pusti ti njezinu sreÊu, nego zamisli kako njegova

bivπa æena nije imala sreÊe; dvadeset i viπe godina je
trpjela tu njegovu narav...

(Nerazumljivi glasovi, πaptanje)

*
‡ Znam da nije mjesto za to, ali... Ne znam kako

da to kaæem...
‡ ©to se dogodilo?
‡ Imao je neki dug prema meni... Baπ ga je ovih

dana trebao platiti.
‡ Vjerojatno Êete potraæivati od njegovih nasljed-

nika.
‡ Imate li priznanicu?
‡ Ne. Bilo je na rijeË...
‡ Onda je malo nezgodno...
(Smijuljenje)
‡ Od Ëega je umro, znate li?
‡ Na gozbi je toboæe malo pretjerao...
‡ Bio je sklon jelu i piÊu.
‡ Samo jelu i piÊu? Bio je sklon svemu. I takav

mu je, eto, kraj...
‡ A kakav bi mu bio kraj da nije bio sklon?
(Grohotan smijeh)
‡ Neka Allah i mene uzme na takav naËin...
‡ Nadamo se...
(Grohotan smijeh)

*
‡ Pokoj mu duπi, bio je pravi πaljivdæija...
‡ Slobodno reci da je bio neobazriv...
‡ Eh, moglo bi se i tako reÊi... Pomalo je bio i...

kako da kaæem...
‡ Oboæavao je traËati.
‡ To se ne zove traËanjem, ogovarao je iza lea.
‡ Kako god... ©to sve ova zemlja neÊe pokriti...
‡ Bio je dobar i zgodan pa mu je i opasaË bio

labav. Mnoge su æene koje su radile s njim proπle kroz
njegove ruke... SjeÊate se, bila je ona jedna debela
æena... Muæ je te æene ovoga najurio, motao mu se po



52

stanu, uπao je u ormar gdje se Ëuvaju najvaæniji doku-
menti i sakrio se, jedva se spasio.

(Grohotan smijeh)
‡ Üzkürü Mevtaküm bil-hayír...
‡ ©to to sad znaËi?
‡ O mrtvima samo najbolje.
‡ Pa nismo niπta loπe rekli...
‡ Zaboga, ako kaæeπ neπto dok je æiv, traËaπ, ako

kaæeπ kad umre, grijeh je. Pa dobro, kad Êemo onda
govoriti?

(Smijuljenje)

*
‡ Allah je svjedok da me u uredu stalno gnjavio.

Vidiπ, nitko ne ostaje nekaænjen. »ak je i on, eto,
umro...

‡ I ja sam doπao zato πto je prisustvovanje dæenazi
dobro djelo...

‡ ZnaËi, Ëini se da nam se posreÊilo πto smo mu
na dæenazi.

‡ Zapravo je dobro djelo noπenje lijesa, a ne
dolazak na dæenazu.

‡ Ja Êu ga nositi. Neka me samo puste, nosit Êu
ga do groba. Samo zato πto je to dobro djelo...

‡ Za joπ bolje djelo, bacit Êeπ u grob dvije lopate
zemlje.

‡ Bacit Êu. Sve za dobro djelo... To ti je æivot, tko
bi rekao da Êu jednog dana tog Ëovjeka pokopati u
grob i baciti na njega zemlju... O, velik si, Allahu!

*
‡ ©tooo? Dobit Êe ove izbore? Ma neÊe niπta

dobiti.
‡ Zapravo ti neÊeπ niπta dobiti.
‡ Zaboga, pustite sad to, nije ovo mjesto, zar se

na dæenazi raspravlja o politici?
‡ Koja mu je kÊi?
‡ Ona s krznenim ovratnikom na kaputu...
‡ Hmmm... Lijepa æena. Udovica je, zar ne?
‡ Rastala se i od drugog muæa.
‡ Pa πto se dogodilo?
‡ Niπta... Tako, eto... niπta se nije dogodilo.

*
‡ U ovo doba godine rano pada mrak.
‡ Moæemo ravno odavde otiÊi i popiti dvije Ëaπice.

Tako Êemo se i prisjetiti pokojnika.
‡ Eh, kad se sjetim... Kakve samo uspomene

imamo s njim. Nikad neÊu zaboraviti, jednog sam dana
otiπao k njemu kuÊi. Nije ga bilo... Njegova nas je
æena posjela rekavπi da priËekamo, da Êe sad doÊi. I
tako, taj je tvoj doπao predveËer, ali mrtav pijan... Mi
smo bili unutra, nije nas vidio. Kad ga je æena napala
gdje je dosad, on ispali da je svratio do nas, da sam ja
navaljivao da skupa popijemo dvije Ëaπice pa me nije
htio uvrijediti... (Grohotan smijeh.) Tu smo bili go-
tovi... Umrli smo od smijeha...

‡ Ah, pa i vi ste ovdje? Da vas izljubim, dragi
gospodine...

‡ Jao, gospoo, kako vas je lijepo vidjeti...
‡ Kad smo se ono vidjeli zadnji put?

‡ Koliko se sjeÊam, isto tako na dæenazi jednog
prijatelja.

‡ Na kraju se uspijevamo vidjeti od dæenaze do
dæenaze. Da supruænici ili prijatelji ne umiru, bogme
se ne bismo viali.

‡ Nisam namjeravao doÊi. Ali dobro da jesam jer
sam sada vidio Vas.

‡ Gospodine, ne moæemo ne doÊi. Imamo zajed-
niËke prijatelje. Svi su poznanici i prijatelji ovdje...
Da sada samo mi ne doemo, bila bi sramota.

‡ Jadna æena.
‡ Tko?
‡ Njegova æena.
‡ Koja, bivπa ili nova?
‡ Nova je poæivjela, gospodine...

*
‡ Laæan je ovaj svijet, laæan...
‡ Æivio kratko ili dugo, na kraju te opet stigne

sudbina...
‡ Sad sam se sjetio kad ste rekli “æivio”, kako je

naπ Æivko?
‡ Tko je naπ Æivko?
‡ SjeÊaπ se kad su se on i rahmetli posvaali

igrajuÊi tavlu... Rahmetli...
‡ Njegovo ime nije Æivko...
‡ Nego?
‡ Turgut.
‡ Kako god... Ionako sam tipa vidio samo jedan-

put... Sad sam ga se sjetio kad si ono rekao... Ta
shvatio si tko je, to je vaæno...

(Grohotan smijeh)

*
ZvuËna vrpca na kojoj je potajice zabiljeæeno o

Ëemu se na ovoj dæenazi govorilo ovdje zavrπava.
Jednoga sam dana toga starog umirovljenika pitao
odakle mu je i kako palo na pamet da prikupi takvu
kolekciju. Navodno bi mu svaki put kad bi otiπao na
dæenazu tu i tamo razgovori prisutnih privukli paænju.
Mislio je da bi biljeæenje tih razgovora moglo biti
zanimljivo. Kad se umirovio, bacio se na taj posao.

Pitao sam ga:
‡ Mislite li razgovore na tim vrpcama objaviti

kao knjigu? To bi mogla biti vrlo dobra knjiga...
‡ Ne, rekao je, takvo πto definitivno ne æelim.

»ak Êu ih i prije svoje smrti, ako budem pri snazi, sve
spaliti.

‡ Zaπto?, upitao sam.
‡ Zato πto nitko od ljudi koji bi posluπali te raz-

govore neÊe htjeti da mu se poslije njegove smrti
upriliËi dæenaza. Da smo u nekoj bogatoj zemlji, pro-
davaËi pogrebnih potrepπtina i pogrebne tvrtke koje
ondje vrlo dobro zarauju dale bi mnogo novaca da
sprijeËe objavljivanje takve knjige. Ja Êu te vrpce sam
spaliti, ako mi prije smrti ostane dovoljno snage da ih
spalim...

‡ Ako je tako, zaπto ste uloæili toliko truda i
kradomice biljeæili te razgovore? Kakva je korist od
toga?



53

‡ Korist je samo meni. Sve te razgovore sluπam
iznova i iznova. I razmiπljam kako Êu se kasnije, kad
umrem, pokopati bez dæenaze. Neprekidno to plani-
ram. Æelim takav grob za Ëije mjesto neÊe znati nitko
osim mene, i æelim u sebi naÊi joπ toliko snage da do
njega doem i u njega uem, Ëak i da se prekrijem i
sakrijem od svih i da tamo udahnem posljednji dah.
Sve πto æelim je, eto, to... Najljepπa je smrt umrijeti
ne zamarajuÊi nikoga s ceremonijom dæenaze.

Iskreno, nisam baπ shvatio Ëemu sav taj trud ako
se ne objavi knjiga. To sam mu otvoreno i rekao.

‡ Meni je bilo od velike koristi... rekao je.

‡ Koja je to korist?
‡ Joπ me jednom poduËilo dobro znanoj istini,

istini za koju se smatra da se dobro zna.
‡ Koja je to istina?
‡ Ta da ljudi umiru sami.
Dugo nisam viao starog umirovljenog uËitelja.

Nedavno, na jednoj od straænjih stranica jednih viso-
kotiraænih novina, vidio sam njegovu sliku otisnutu u
jednom stupcu. Ponad slike pisalo je “Nestao, traæi
se”. Stari je umirovljeni uËitelj prije deset dana izaπao
iz svoje kuÊe i nije se vratio.

S turskoga prevela
Barbara KEROVEC

Rumelijska tvrava, Istanbul, 1936.



Razglednica carigradske tiskare “Zellich”: “Carigrad ‡ Galata. Dokovi s brodom ‘Bruenn’ austrijskog Lloyda”
(Constantinople ‡ Galata. Des quais avec bateau ‘Bruenn’ du Lloyd Autrichien) ‡ SALT, Istanbul



55

Novo Ëitanje starih tekstova

Orhan Pamuk i novo Ëitanje osmanske povijesti*

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 3. 10. 2014.

Azra ABADÆI∆ NAVAEY
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

I. IZME–U ZAPADNOGA KANONA
I OSMANSKOG NASLJE–A

Turski nobelovac Orhan Pamuk (1952) najistak-
nutije je ime suvremene turske knjiæevnosti i pisac
koji veÊ nekoliko desetljeÊa ne prestaje izazivati
brojne kontroverze. U knjiæevnosti se oglasio poËet-
kom 1980-ih i veÊ prvim romanima pobudio ozbiljnije
zanimanje Ëitateljske javnosti.1 Pravi je uspjeh uslije-
dio u devedesetima kada ostvaruje zapaæen prijam i
na meunarodnoj sceni. Prvi prijevodi njegovih roma-
na na zapadne jezike osigurali su mu naklonost knji-
æevne kritike, koja ga je odmah proglasila velikom
spisateljskom nadom i svrstala uz najistaknutija imena
zapadnoga knjiæevnoga kruga.2

S obzirom na dosljednost kojom se priklonio
poetici europskog romana Pamuk se s pravom ubraja
meu najeuropskije turske pisce. ©toviπe, on je autor
koji svoju privatnu i profesionalnu egzistenciju u
cijelosti duguje pozapadnjenju ‡ sluæbenoj ideologiji
Republike Turske kojom se zagovarala radikalna
transformacija druπtva po uzoru na Zapad.3 Ipak, una-
toË izrazito laiËkom odgoju i europskoj orijentaciji,
Pamuk je svoj opus izgradio s naglaπenom svijeπÊu o
pripadnosti specifiËnom kulturnom prostoru i tradiciji
bitno drukËijoj od one zapadnoeuropske. Spoznaja da
je odrastao u istoËnoj zemlji s uvjerenjem da je zapad-

njak4, kao i svijest da Êe na Zapadu uvijek biti prihva-
Êen prvo kao orijentalac a tek onda kao knjiæevnik ‡
kako i sâm Ëesto navodi5 ‡ predodredila je u najveÊoj
mjeri njegove literarne i intelektualne prioritete, kao
i srediπnju temu njegova opusa: zaokupljenost pita-
njima kulturnog identiteta, sloæenim odnosima Istoka
i Zapada, i potrebu za neprekidnim (re)definiranjem
njegovih granica.

Svaki je od Pamukovih romana6 ‡ unatoË izrazitoj
æanrovskoj, stilskoj i sadræajnoj raznolikosti meu
njima ‡ posveÊen tematici sloæenih, hibridnih i po-
dvojenih identiteta, primoranih na neprekidna koleba-
nja pod pritiskom razliËitih povijesnih i ideoloπkih
mijena. RijeË je o djelima u kojima se to pitanje ne-
rijetko razmatra unutar specifiËno turskog, odnosno
orijentalno-islamskoga povijesnoga konteksta.
Osmanska kulturna povijest jedno je od podruËja na
koja se pisac uËestalo referira, no ona je u njegovim
romanima viπe od lajtmotiva ili ambijentalnog dekora
kako ga obiËno rabe pisci povijesnih romana. Za
Pamuka, povijest je ponajprije diskurs, pripovjedni
konstrukt i “golemi muzej” 7 u kojemu je moguÊe

* Ovaj je rad napisan na temelju jednoga poglavlja autoriËine
doktorske disertacije Osmanski intertekst u romanima Orhana
Pamuka, obranjene na Filozofskome fakultetu SveuËiliπta u
Zagrebu 2013. godine.

1 Za svoj knjiæevni prvijenac Dæevdet-beg i sinovi (Cevdet
Bey ve Oüullarí, 1982) Pamuk je primio Ëak dva priznanja: 1979.
godine nagradu za najbolje neobjavljeno prozno djelo, a 1983.
prestiænu nagradu Orhan Kemal za najboljeg romanopisca godine.

2 Meu piscima s kojima se Pamuka najËeπÊe dovodilo u vezu
uglavnom su europski, manjim dijelom i ameriËki autori, sve
odreda klasici (post)modernistiËkog pisma kao πto su Proust, Joyce,
Faulkner, Borges, Nabokov, Eco, Calvino i Auster.

3 Nurdan Gürbilek, The New Cultural Climate in Turkey:
Living in a Shop Window, prevela Victoria Holbrook (London &
New York: Zed Books, 2011), str. 209.

4 Orhan Pamuk, Öteki Renkler (Istanbul: õletiùim Yayínlarí,
1999), str. 134.

5 Nicholas Wroe, “Occidental Hero”, Guardian (May 8,
2004), http://www.guardian.co.uk/books/2004/may/08/fiction.
orhanpamuk

6 Pamukov dosadaπnji opus broji osam romana: Dæevdet-beg
i sinovi (Cevdet Bey ve Oüullarí, 1982), Tiha kuÊa (Sesiz Ev, 1983),
Bijeli zamak (Beyaz Kale, 1985), Crna knjiga (Kara Kitap, 1990),
Novi æivot (Yeni Hayat, 1994), Zovem se Crvena (Benim Adím
Kírmízí, 1998), Snijeg (Kar, 2002) i Muzej nevinosti (Masumiyet
Müzesi, 2008), jednu autobiografsko-memoarsku prozu Istanbul:
grad, sjeÊanja (õstanbul: Hatíralar ve úehir, 2003), scenarij za
film Skriveno lice (Gizli Yüz, 1991) te nekoliko naslova nefikcio-
nalne proze knjiæevno-kritiËkog, dnevniËkog i publicistiËkog
karaktera: Druge boje: odabrani eseji i jedna priËa (Öteki renkler:
Seçme Yazílar ve Bir Hikaye, 1999), Fragmenti krajolika: æivot,
ulica, knjiæevnost (Manzaradan Parçalar: Hayat, Sokak, Edebiyat,
2010), Naivni i sentimentalni romanopisac (Saf ve Düùünceli
Romancí, 2011) i Nevinost stvari (úeylerin Masumiyeti, 2012).

7 Viktor ÆmegaË, Povijesna poetika romana (Zagreb: Matica
hrvatska, 2004), str. 437.



56

uspostavljanje razliËitih tipova veza meu svim raspo-
loæivim znakovima, pa je stoga i odnos koji on uspo-
stavlja s osmanskom tradicijom naglaπeno inter-
tekstualan.

Intertekstualni dijalog s osmanskim nasljeem
jedan je od specifikuma Pamukova stvaralaπtva i onaj
segment koji je kod Ëitatelja izazvao vjerojatno najviπe
zanimanja, nerazumijevanja, prijepora i pitanja. Za-
padni su kritiËari u taj literarni pothvat uglavnom
uËitavali politiËke ideologeme vlastitog doba, hvaleÊi
Pamuka kao pisca posveÊena istraæivanju “kulturalnih
sukoba”8 i pojaπnjavanju netrpeljivosti izmeu Istoka
i Zapada. Kod turskih je Ëitatelja, pak, piπËev zaokret
prema osmanskoj tematici doËekan s popriliËno re-
zervi, izazvavπi polemike koje i danas traju. Naime,
za prosvijeÊenoga turskog intelektualca, odgojena na
kemalistiËkom nasljeu, modernizam je znaËio odri-
canje od osmanske proπlosti i promiπljanje vlastitog
identiteta unutar nacionalistiËko-sekularistiËkih okvi-
ra. U sluæbenom republikanskom diskursu osmanska
je proπlost redovito predstavljana kao nepoæeljna
“drugost” i antipod sekularnom modernizmu, a svaki
ozbiljniji interes za orijentalno-islamsko nasljee bio
je shvaÊen kao prijetnja dræavnoj stabilnosti. Ne Ëudi
stoga da je Pamuk, tematizirajuÊi sadræaje koji su
desetljeÊima bili tabuirani, u javnosti izazvao nevje-
ricu. Odakle jednom prozapadnom piscu sekularno-
-liberalnih nazora toliki interes za osmansko nasljee,
na koji ga naËin i s kojim ciljem uvodi u svoj fikcio-
nalni opus, te koje su politiËke implikacije tih lite-
rarnih inovacija ‡ neka su od pitanja Ëiji bi odgovori
u nastavku ovoga rada trebali ponuditi bolji uvid
u poetiËke i politiËke domete Pamukova bavljenja
osmanskom temom.

U kritiËkim osvrtima na Pamukov opus Bijeli se
zamak9 obiËno navodi kao prvi u nizu piπËevih romana
kojim on otpoËinje alternativno Ëitanje osmanske
povijesti. Ipak, prave zaËetke autorova zanimanja za
povijesnu problematiku moæemo otkriti veÊ i ranije,
u Tihoj kuÊi.10 UnatoË odliËnoj recepciji Bijelog zamka
i Tihe kuÊe na Zapadu11 znakovito je da su oba romana
meu hrvatskim Ëitateljima proπla priliËno nezamije-
Êeno, bez recenzija i kritiËkih osvrta koji bi ih pribliæili

πiroj kulturnoj javnosti12, πto je bio dodatan poticaj
da upravo ta dva djela iz piπËeva opusa budu predme-
tom kritiËke analize.

II. ORHAN PAMUK I OSMANSKA TEMATIKA

Pamukovo zanimanje za osmansku proπlost i
njezino nasljee prisutno je, s razliËitim intenzitetom
i interpretativnim polaziπtima, od samih poËetaka
njegova spisateljskog djelovanja. Prvo mu je knji-
æevno ostvarenje ‡ joπ uvijek neobjavljeno ‡ bila jedna
povijesna pripovijetka napisana, prema njegovim
rijeËima, s priliËno naivnim i romantiËarskim odu-
πevljenjem za povijest opÊenito.13 SudeÊi po njegovim
kasnijim napisima, kako fikcionalnim tako i onim
nefikcionalnim autopoetiËkim tekstovima, pisac se
takvog stava relativno brzo odrekao okrenuvπi se po-
vijesti s mnogo viπe kritiËke svijesti: kao riznici koja
mu podastire “svjeæe i neokaljane slike” i “spremiπtu
imaginacije” sa Ëijih polica paæljivo odabire grau za
svoja djela.14 “Ono πto vas treba zaËuditi jesu moji
romani, a ne povijest”15, jedna je u nizu Pamukovih
opaski kojom istiËe svoju usmjerenost na tekst i
fenomen tekstualnosti, namjesto zbilje i povijesne fak-
tografije.

Osim πto je mijenjao interpretativna polaziπta Pa-
muk je i samoj tematici osmanskog nasljea pristupao
iz razliËitih kronoloπkih i problemskih perspektiva.
Prema E. Göknaru, moguÊe je izdvojiti Ëetiri povijesna
konteksta na koja se pisac u svojim romanima najËeπÊe
referira: prvi je period tranzicije iz Osmanskog Car-
stva u Republiku Tursku (πto Ëini okosnicu njegovih
ranih romana Dæevdet-beg i sinovi i Tiha kuÊa), drugi
su doticaji Osmanlija s europskim dostignuÊima
(Bijeli zamak i Zovem se Crvena), treÊi tematski okvir
predstavljaju kemalistiËka kulturna revolucija i vojni
udari u Republici Turskoj (Novi æivot i Snijeg), dok
je Ëetvrti istanbulski kozmopolitizam (Crna knjiga i
Muzej nevinosti).16 Nije nevaæno podsjetiti i na to da
su radnje svih piπËevih romana, uz iznimku Novog
æivota i Snijega, smjeπtene u Istanbul, simbol Osman-
skoga Carstva. Svojom imperijalnom proπloπÊu i
kozmopolitskom kulturom Istanbul je grad koji pred-
stavlja antipod republikanskom nacionalizmu s upo-
riπtem u Anadoliji, pa se tako i piπËev projekt lite-
rarnog oæivljavanja nekadaπnje prijestolnice moæe

8 Znakovito je da je Ëak i struËni odbor ©vedske akademije u
svom sluæbenom priopÊenju prilikom dodjele Nobelove nagrade
2006. godine istaknuo kako je knjiæevno priznanje dodijeljeno
piscu koji je svojim djelom “(...) otkrio nove simbole sukoba i
proæimanja kultura”. Na taj je naËin i sluæbeno ovjerena ideoloπka
potka koja se provlaËila kritiËkim Ëitanjima Pamukova opusa.

9 Orhan Pamuk, Bijeli zamak, preveo M. Raos (Zagreb:
VukoviÊ & RunjiÊ, 2001).

10 Orhan Pamuk, Tiha kuÊa, prevela M. AndriÊ (Zagreb:
VukoviÊ & RunjiÊ, 2008).

11 Odmah po objavljivanju u engleskom prijevodu (1990) Bije-
li je zamak dobio Independentovu nagradu za stranu knjiæevnost.
Za Tihu kuÊu autor je takoer primio ugledna priznanja: 1984.
godine nagradu Madaralí za najbolji roman u Turskoj, a 1991. u
francuskome prijevodu Nagradu za europsko otkriÊe (Prix da le
découverte européenne).

12 Neπto bolji prijam meu Ëitateljima u Hrvatskoj Tiha kuÊa
ponajviπe duguje tome πto je prevedena dvije godine nakon πto je
pisac primio Nobelovu nagradu, dok je Bijeli zamak i dalje na listi
slabije Ëitanih Pamukovih djela na hrvatskom.

13 Pamuk, Öteki Renkler, str. 112.
14 Isto, str. 112-113.
15 Isto, str. 113.
16 Erdaü Göknar, “The Ottoman Legacy and The White

Castle”, str. 123, Journal of Turkish Literature, br. 7 (Ankara:
Bilkent University Center for Turkish Literature, 2010), str. 123-
-139.



57

tumaËiti kao jedan od oblika legitimiranja osmanske
teme i raskidanja s anadolskim socrealizmom.

Premda se Pamuk ni u jednom od svojih romana
ne bavi eksplicitno politiËkim temama (osim u Snije-
gu), u turskoj javnosti slovi za dræavnog izdajnika, a
njegov se opus redovito politiËki kontekstualizira. Pa
ipak, disidentski poloæaj u nacionalnoj knjiæevnosti
kontroverzni nobelovac ne duguje svojim politiËkim
izjavama ‡ kako se obiËno istiËe u turskoj javnosti ‡
veÊ u prvom redu literarnim inovacijama u formi, stilu
i sadræaju kojima veÊ tri desetljeÊa ustrajno destabi-
lizira sluæbeni nacionalni narativ. Jedna od tih ino-
vacija knjiæevni je dijalog s osmanskim nasljeem,
koji je piscu omoguÊio da propita neke od polaziπnih
teza turskog knjiæevnog i sekularnog modernizma.

Valja naglasiti da Pamukov zaokret prema osman-
skoj tematici gotovo bez iznimke pretpostavlja kritiËki
stav prema diskursu sluæbene historiografije Republi-
ke Turske, utemeljene u ideologiji kemalizma. Izuzev
njegova prvog romana Dæevdet beg i sinovi, koji joπ
uvijek u izvjesnoj mjeri razotkriva piπËevo nekritiËko
priklanjanje modernizaciji, Zapadu i postignuÊima
kulturne revolucije, sva ostala Pamukova djela tema-
tiziraju odreeni aspekt osmanske baπtine kojim se
nastoji kritiËki propitati, preosmisliti i revidirati neke
od polaziπnih teza kemalistiËke ideologije kao πto su:
turkizam, etniËka / jeziËka / religijska / kulturna ho-
mogenost, laicizam, nacionalizam, antiislamizam i
antiosmanizam. Meu najuspjelije pokuπaje takve
literarne “revizije” modernoga turskoga knjiæevnoga
kanona, zacrtanog unutar orijentalistiËkog i nacio-
nalistiËkog diskursa prvih desetljeÊa 20. stoljeÊa, ubra-
jaju se ona Pamukova djela u kojima je posezanje za
elementima iz osmanske knjiæevne i povijesne grae
najprisutnije, drugim rijeËima, oni romani u kojima
osmansko nasljee funkcionira kao tekstualni predlo-
æak ili model prema kojemu se strukturira novi roma-
neskni tekst. Od svih piπËevih romana tri su najsnaæ-
nije obiljeæena pristupom osmanskoj tradiciji i to tako
πto za svoje polaziπte uzimaju neki od tekstova osman-
ske kulture: uporiπte Bijelog zamka je osmanski po-
vijesni arhiv, mistiËno-ljubavna alegorija iz sufijske
knjiæevnosti predloæak je Crnoj knjizi, dok umjetnost
iluminacije i orijentalna tradicija pripovijedanja Ëine
intertekstualno polaziπte romana Zovem se Crvena.

Premda se Bijeli zamak obiËno navodi kao prvi u
nizu Pamukovih “osmanskih romana”, prave zaËetke
piπËeva distanciranja od nacionalistiËkog diskursa
republikanske historiografije moæe se otkriti veÊ u
Tihoj kuÊi. Objavljen neposredno nakon vojnog udara
1980, roman Tiha kuÊa predstavlja prvi piπËev zaokret
od tada prevladavajuÊega socijalnog i historijskog
realizma. Osim novina na formalno-stilskom planu,
Pamuk se tim romanom upustio u ideoloπku kritiku
republikanskog nacionalizma Ëime je nagovijestio
paradigmatski obrat u razvoju moderne turske proze.
Kulminacija tog obrata nastupit Êe objavljivanjem nje-
gova sljedeÊeg romana Bijeli zamak, koji se opravdano
smatra meaπnim djelom (post)moderne turske knji-
æevnosti.

III. TIHA KU∆A I FARUK DARVINOûLU:
OD SUMNJI»AVA POVJESNI»ARA
DO AUTORA METAFIKCIJE

Prema Pamukovim rijeËima, Tiha kuÊa je nastala
kao rezultat njegove æelje da se razraËuna s “plitkim i
povrπnim realizmom”17 devetnaestostoljetnih romana.
Radnjom je smjeπtena u neπto bliskije razdoblje turske
povijesti, neposredno prije vojnog udara u rujnu 1980.
godine, i smatra se piπËevim najrealistiËnijim prika-
zom tadaπnje druπtveno-politiËke klime u zemlji. No
Pamukove su ambicije bile mnogo veÊe od pisanja
politiËkog romana. Kroz sudbinu tri generacije obitelji
Darvínoülu, Tiha kuÊa razvija nekoliko problemskih
Ëvoriπta: od pitanja europeizacije turskog druπtva i
nekritiËkog zanosa prosvjetiteljskim idejama sa Za-
pada, preko ljeviËarsko-nacionalistiËkih previranja
koja su obiljeæila tursku politiku prije osamdesetih,
do knjiæevnoteorijske problematike vezane uz pitanje
naracije i (re)prezentacije povijesne faktografije.
Usporednom razvijanju veÊeg broja razliËitih tema
pogodovala je i polifona struktura romana, koja je
ranih osamdesetih bila novina u turskoj knjiæevnosti.
Linearna naracija i sveprisutni pripovjedaË iz prethod-
nog romana u Tihoj kuÊi ustupaju mjesto petorici
naratora, od kojih svaki progovara u zasebnome po-
glavlju i kazuje priËu iz vlastitog oËiπta. Roman
tematizira utjecaje kulturne revolucije i vojnih udara
na tursko druπtvo koje predstavlja kroz treÊu gene-
raciju po ustanovljenju Republike. Druπtvena pre-
viranja tako pratimo kroz vizuru Ëetvero unuËadi
najstarijeg lika, Selahattina Darvínoülua: proame-
riËkog srednjoπkolca Metina, studenticu sociologije
Nilgün, povjesniËara Faruka i nezakonitog unuka
Hasana. Svaki od njih na alegorijski naËin utjelovljuje
jednu od vodeÊih politiËkih ideologija u Turskoj:
neoliberalizam (Metin), socijalizam (Nilgün), sekular-
ni republikanizam (Faruk) i ultranacionalizam (Ha-
san).18

Faruk Darvínoülu jedan je od petorice pripovjeda-
Ëa iz Tihe kuÊe i lik kojim se Pamuk prvi put upustio
u kritiku sekularne republikanske ideologije. Tijekom
Ëitavog romana Faruk je zaokupljen problemima nara-
cije i diskurzivne proizvodnje, te se moæe protumaËiti
i kao piπËev alter ego. Osim u Tihoj kuÊi, Faruk se
pojavljuje i u Bijelom zamku, a Ëinjenica da mu je
pisac dodijelio toliko prostora i ulogu svojevrsnog
uvodniËara u tematiku kojoj Êe posvetiti nekoliko svo-
jih narednih romana dovoljno ukazuje na to da bi tome
liku trebalo pokloniti neπto viπe analitiËke paænje.

Pamukov ironijski odmak i kritiËki stav spram
kemalistiËkog projekta kulturne (r)evolucije, posebno
njezinih prosvjetiteljskih nastojanja, jasno se oËituje

17 Pamuk, Öteki Renkler, str. 107.
18 Erdaü Göknar, Orhan Pamuk, Secularism and Blasphemy:

the Politics of the Turkish Novel (London-New York: Routledge,
2013), str. 74.



58

veÊ u odabiru junakova prezimena. Darvínoülu, ili u
prijevodu na hrvatski DarvinoviÊ, nezgrapni je za-
padno-istoËni hibrid, parodijski skovan od imena
engleskoga tvorca teorije o evoluciji æivih biÊa (Dar-
win) i turskoga nastavka u znaËenju sin/potomak
(oülu). Osim osobnim imenom, Faruk Darvínoülu
takoer svojim nazorima i postupcima utjelovljuje
dvojbe, paradokse i promaπaje kemalistiËke moderni-
zacije, smiπljene s ciljem da nekadaπnje Osmanlije
preko noÊi preobrati u prosvijeÊene “Darvinove po-
tomke”. Po zanimanju Faruk je osmanist, struËnjak
za osmansku povijest 16. i 17. stoljeÊa. Intelektualac
sa statusom druπtvenog marginalca, sklon je alkoho-
lizmu i kroniËno depresivan, sekularnih nazora i poli-
tiËki lijevo orijentiran, poslovno neuspjeπan, rastavljen
i bioloπki neplodan. Uz bioloπku neplodnost Faruka
prati i profesionalna neproduktivnost: veÊ je duæe
vrijeme u kreativnoj blokadi, izgubio je povjerenje u
svoje interpretativne sposobnosti i osjeÊa “gaenje
prema svemu πto ima veze s povijeπÊu i proπloπÊu”.19

UnatoË poljuljanoj vjeri u smisao svoje struke, veÊi
dio vremena provodi u zapuπtenom arhivu gradiÊa
Gebzea, nedaleko od Istanbula, u kojemu prekapa po
zaboravljenim osmanskim rukopisima. Farukovo
povlaËenje u osmanski arhiv, svjesno bjeæanje u
proπlost i potpuno iskljuËivanje iz politiËkih zbivanja
koja Êe ubrzo dovesti do joπ jednoga vojnog udara,
moæe se protumaËiti kao Ëin pobune protiv vojnog
nametanja kemalistiËkih naËela i intelektualni odgo-
vor na politiËku represiju u zemlji.

Razmiπljanja koja Darvínoülu iznosi u romanu
Tiha kuÊa, najËeπÊe u formi struje svijesti, razotkrivaju
metodoloπku krizu u koju je zapao moderni turski
povjesniËar osvijestivπi fikcionalnu prirodu svog pred-
meta interesa. Znakovito je da je glavnina njegovih
metodoloπkih dvojbi posveÊena istim problemima
kojima su zaokupljene i suvremene teorije teksta, πto
je Pamuku omoguÊilo da kroz lik povjesniËara progo-
vori i o nedoumicama vlastitoga spisateljskog rada.
U cijelom romanu, naime, Faruka proganja ideja o
pisanju povijesne knjige koja “ne bi imala ni poËetka
ni kraja”, nalik otvorenom tekstu u koji je moguÊe
umetnuti sve πto autoru dopadne ruku, bez ikakva reda
i svrstavanja prema vaænosti, i koja bi nastala iz
beskrajna nastojanja na predoËavanju .20 Pitanja kojih
se pritom dotiËe ‡ kao πto su predstavljanje fakcije
rijeËima (uvijek obiljeæenih prethodno upisanim zna-
Ëenjima), nuænost autorskoga odabira prilikom kon-
strukcije (pri)povijesti, nemoguÊnost dopiranja do
“objektivnih”, neposrednih i realnih Ëinjenica, te
svijest o prisutnosti diskurzivnih tropa u svakom po-
sredovanju faktografskih podataka i proæivljenih
iskustava ‡ samo su neka od pitanja koja su se istih

godina kada je Tiha kuÊa objavljena naπla u æariπtu
najutjecajnijih knjiæevnoteorijskih rasprava u svijetu.21

Osim æelje za pisanjem koju nikako ne uspijeva
realizirati, Faruka proganja i nevjerica zbog spoznaje
da se posao povjesniËara zapravo svodi na puko pre-
priËavanje Ëinjenica i izmiπljanje priËa.22 U trenucima
stvaralaËke krize i zamora od arhivske grae, neodluË-
ni se osmanist prepuπta Ëitanju Evlije »elebije, Ëuve-
nog osmanskog putopisca iz 17. stoljeÊa kojemu se
iskreno divi. U jednom od monologa Faruk razotkriva
i razloge svojeg divljenja: slavnom je putopiscu, za
razliku od njega, poπlo za rukom biti svoj (“Taj mo-
mak nije podvojen, uspijeva biti svoj” 23), promatrati
sebe kao da je netko drugi, ostvariti izravnu i stvarnu
vezu s predmetima i, napokon, ovladati vjeπtinom
pripovijedanja radi uæitka i zabave, pripovijedanja
neoptereÊena æeljom za konstruiranjem ideoloπkih
narativa pozivanjem na istinitost ili dokazivanjem
ispravnosti.

Neproduktivan i nepovjerljiv prema nasljeu re-
publikanske historiografije, povjesniËar Darvínoülu
utjelovljuje sva ograniËenja turske modernizacije i
slabosti iskljuËive nacionalne perspektive. U doslov-
nom smislu, ograniËen je na prostor osmanskog arhiva
u kojemu provodi istraæivanja; u prenesenom, sveden
je na diskurzivni prostor sluæbene republikanske ideo-
logije koju pokuπava, ali ne uspijeva nadiÊi.24 Meu-
tim, kako saznajemo veÊ u sljedeÊem Pamukovom
romanu (Bijeli zamak), nakon vojnog udara 1980.
Faruk biva otpuπten sa sveuËiliπta πto ga Ëini isklju-
Ëenim iz diskursa vladajuÊe historiografije. Liπenom
sluæbenih interpretativnih ovlasti, pruæa mu se moguÊ-
nost alternativnog Ëitanja arhivske grae i (re)kon-
struiranja mnogo osobnije, nesluæbene i ideoloπki
rastereÊene (pri)povijesti. Odgurnut na margine i otvo-
ren drukËijim modelima interpretacije, Faruk prolazi
profesionalnu i osobnu transformaciju: od pasivna i
nepoduzetna povjesniËara iz Tihe kuÊe, u Bijelom se
zamku promeÊe u nadahnuta prevoditelja i prireivaËa
osmanskog rukopisa. PreuzimajuÊi na sebe autorsku
ulogu, sumnjiËavi se osmanist nastoji iskupiti za
vlastiti neuspjeh i prevladati krizu u koju je zapao.
Mjesto u kojemu se dogaa taj diskurzivni obrat,

19 Pamuk, Tiha kuÊa, str. 43.
20 Isto, str. 155, 156.

21 Podsjetimo, utjecajno djelo Haydena Whitea The Fictions
of Factual Representation. Tropics of Discourse: Essays inCultural
Criticism, kojim su otpoËele debate o povijesnoj naraciji na
knjiæevnoteorijskoj razini, objavljeno je 1978, tek nekoliko godina
prije Tihe kuÊe. »injenica da je Pamuk tu temu uveo u tursku
knjiæevnost mnogo prije negoli je historiografska metafikcija uopÊe
postala predmetom zanimanja turskih teoretiËara ukazuje, s jedne
strane, na anticipatorsku ulogu fikcionalnog diskursa u procesu
kulturalnih promjena u turskom druπtvu, dok s druge strane dovodi
u pitanje neopravdano ponavljane tvrdnje o zakaπnjelome turskom
(post)modernizmu kao imitatorskoj replici onoga zapadnjaËkog.

22 Pamuk, Tiha kuÊa, str. 159.
23 Isto, str. 219.
24 Göknar, “The Ottoman Legacy and The White Castle”, str.

126.



59

svojevrsna (r)evolucija autorskoga lika, jest napuπteni
povijesni arhiv u kojemu Darvínoülu pronalazi grau
za svoj novi tekst. Kako u Tihoj kuÊi tako i u Bijelom
zamku osmanski arhiv ima kljuËnu ulogu u Pamuko-
vom projektu literarne revizije nacionalnog narativa:
funkcionira kao simboliËko mjesto piπËeve inicijacije
u problematiku dugo osporavane osmanske proπlosti,
i sluæi mu kao polaziπte i tekstualni predloæak za sve
kasnije intervencije u tradiciju modernoga turskog
romana.

IV. OSMANSKI ARHIV: ISHODI©TE NOVOGA
KNJIÆEVNOG MODERNIZMA

Povijesni arhiv u koji Pamuk smjeπta svoj treÊi
roman utjelovljenje je osmanske materijalne i duhovne
proπlosti. Po mnogim svojim odlikama arhiv je mjesto
subverzivnog potencijala i prijetnja nacionalnom
sekularnom identitetu moderne Turske. Smjeπten je
u gradiÊu Gebzeu i udaljen od srediπta republikanske
moÊi. U romanu je opisan kao zabaËena “rupa” koju
se teπko moæe zvati arhivom25, kao nepristupaËna i
napuπtena tekstualna riznica, s mnoπtvom nabacanih
rukopisa na zaboravljenim i nerazumljivim jezicima
(osmanskom turskom, arapskom i perzijskom).26

Upravo zbog te jeziËne barijere, nerazumljivosti i mar-
ginaliziranosti u kontekstu sekularne dræave, osmanski
je arhiv mjesto koje najlakπe izmiËe nadzoru discipli-
nirajuÊeg diskursa Republike Turske.27 U Pamukovim
romanima arhiv funkcionira na viπe razina: prvo, moæe
se Ëitati kao “podzemni” sloj turske povijesti, njezina
potisnuta i zaboravljena podsvijest koju pisac priziva
kroz svoju fikciju; drugo, funkcionira kao mjesto
osporavanja sekularnog modernizma i protuteæa
iskljuËivom nacionalnom diskursu; konaËno, mjesto
je protesta i diskurzivnog otpora nametnutim ideolo-
gijama, model za novo Ëitanje povijesti i revidiranje
republikanskoga knjiæevnoga kanona.

Nimalo sluËajno, prvi tekst alternativne moder-
nistiËke paradigme u turskoj knjiæevnosti smjeπten je
upravo u osmanski arhiv. Kako saznajemo iz “Pred-
govora” Bijelom zamku, koji funkcionira kao paratekst
i svojevrsna uputa prije samog Ëitanja romana, Pamu-
kov je treÊi roman neznatno preraen rukopis πto ga
je povjesniËar Faruk pronaπao u zabaËenom osman-
skom arhivu. PripisujuÊi autorstvo Bijelog zamka
jednom od likova iz svoga prethodnog romana28,

Pamuk intertekstualno povezuje ta dva teksta Ëime
skreÊe paænju na njihovu napravljenost i artificijelnost.

U “Predgovoru” romana Bijeli zamak pripovjedaË
Faruk daje na znanje kako je bio privuËen “priËom
radi nje same”, a ne znanstvenom, kulturnom, antro-
poloπkom ili povijesnom vrijednoπÊu pronaenog
rukopisa, napominjuÊi “kako neki dogaaji opisani u
pripovijesti imaju vrlo malo zajedniËkoga s Ëinjenica-
ma”.29 Svjestan fikcionalnosti pronaenog rukopisa i
pun sumnji u historiografske metode, povjesniËar mu
pristupa kao izmiπljenoj pripovijesti, a ne povijesnom
izvoru. Tom odlukom pripovjedaË Darvínoülu / Pa-
muk odustaje od znanstvenog discipliniranja teksta i
okreÊe se knjiæevnoj naraciji kao jedinoj praksi koja
je po njegovu sudu kadra umaÊi ideoloπkoj kontroli.
Njegov je otpor stoga u prvom redu tekstualni, nara-
tivni i literarni: odvija se putem prevoenja arhivskoga
rukopisa u knjiæevno djelo, odnosno, putem dekodira-
nja anonimnog rukopisa iz “nerazumljivog” osman-
skog jezika u suvremeni, nacionalni turski idiom.

Na metaforiËkoj razini Bijeli se zamak moæe Ëitati
kao prevoditeljski i interpretativni pothvat, i to ne
samo u filoloπkom pogledu ‡ kao Ëin prevoenja s
osmanskog na suvremeni turski jezik ‡ nego i kao Ëin
posredovanja izmeu dva razliËita kulturna koda:
imperijalnog, nadnacionalnog, orijentalno-islamskog,
s jedne strane, i republikanskog, nacionalnog, seku-
larno-turskog, s druge. U tom su kontekstu posebno
zanimljive Farukove opaske o vlastitom prevoditelj-
skom pothvatu, koje iznosi u “Predgovoru” romana:

“»itatelji Êe opaziti kako nisam teæio ni za kakvim
stilskim dometima pretaËuÊi knjigu u suvremeni turski
jezik. ProËitavπi nekoliko reËenica iz rukopisa, πto sam
ga dræao na jednom stolu, otiπao bih u drugu sobu, gdje
sam svoje papire dræao na drugom stolu, pa bih da-
naπnjim jezikom prepriËao ono πto mi je ostalo u
svijesti.”30

Dojmljiv prizor povjesniËareva πetanja izmeu
dviju prostorija tijekom procesa prevoenja (u ovom
sluËaju shvaÊenog kao tranzicija, prelaæenje i decen-
triranje), sluæi kao metafora za jaz koji je nastupio
jeziËnom reformom 1928. godine, kada sluæbenim
dekretom osmansku arabicu zamjenjuje turska lati-
nica. Farukovo je hodanje takoer metafora za nesta-
bilnu poziciju svakog osmanista koji se Ëinom prevo-
enja osmanske povijesti u moderni turski idiom
nuæno izmijeπta i upuπta u pothvat politiËkog pred-
znaka.

VeÊ iz naËina na koji se Faruk dokopao osman-
skog rukopisa oËito je da je njegovo prevoenje
potencijalno subverzivno i da graniËi sa zakonskim25 Pamuk, Bijeli zamak, str. 7.

26 Kao posljedica jeziËne revolucije i uvoenja latinice (1928),
arhivska graa iz osmanskog perioda, pisana arapskim pismom,
bila je neËitljiva i teπko pristupaËna generacijama obrazovanim
nakon tridesetih godina 20. stoljeÊa.

27 Göknar, “The Ottoman Legacy and The White Castle”, str.
128.

28 »itateljima Bijelog zamka koji nisu proËitali Tihu kuÊu ova
intertekstualna referencija uglavnom promiËe ili izaziva nerazu-

mijevanje, πto je vjerojatno ponukalo Pamuka da se u svom pogo-
voru romanu Bijeli zamak, objavljenom godinu dana nakon romana,
osvrne na pitanje autorstva.

29 Pamuk, Bijeli zamak, str. 8.
30 Isto, str. 10.



60

31 Pamuk, Bijeli zamak, str. 7.
32 Isto, str. 10.
33 Orhan Pamuk, “Beyaz Kale Üzerine” u: Beyaz Kale (õstan-

bul: õletiùim Yayínlarí, 2002), str. 183-193.
34 Isto, str. 189.

35 Dilek Yalçín-Çelik, Yeni Tarihselcilik Kuramí ve Türk
Edebiyatínda Postmodern Tarih Romanlarí (Ankara: Akçaü
Yayínlarí, 2005), str. 15.

36 Göknar, Orhan Pamuk, Secularism and Blasphemy: the
Politics of the Turkish Novel, str. 96.

prekrπajem. U “Predgovoru” tako napominje da je bio
“oduπevljen, no prelijen a da bi prepisivao rukopis” i
da ga je zbog toga strpao u svoju torbu i ukrao, isko-
ristivπi povjerenje Ëuvara koji ga je ostavljao bez nad-
zora.31 Otvorenim priznanjem krae na samom po-
Ëetku Faruk se izdaje za prijestupnika i osobu koja
izmiËe dræavnoj kontroli, Ëime nam ujedno stavlja do
znanja da je priËa koja slijedi osmiπljena bez iËijeg
nadzora, izvan zakona i disciplinirajuÊih ideologija.

S obzirom na vaænost prevoditeljskog Ëina oko
kojeg je strukturiran Bijeli zamak, nije se naodmet
osvrnuti i na neke od prevoditeljskih metoda kojima
se sluæi Faruk. Premda je iz “Predgovora” oËito da
nastupa kao prevoditelj, znakovito je da nigdje izrije-
kom ne spominje prevoenje nego “prepriËavanje
danaπnjim jezikom”.32 Njegov je pothvat stoga bliæi
parafraziranju i kreativnom pripovijedanju negoli
doslovnom prevoenju. To nam, uostalom, sugerira i
Pamuk u svom pogovoru romanu, pod naslovom O
Bijelom zamku33, u kojemu Darvínoüluov rad u arhivu
dovodi u vezu s modernom knjiæevnim praksom: “I
dok je Faruk, baπ kao i Cervantes, prenosio na jezik
svojih sugraana rukopis koji je pronaπao u arhivu u
Gebzeu ‡ Ëega Êe se prisjetiti oni koji su Ëitali Tihu
kuÊu ‡ mora da je tekstu pridodao poneπto iz drugih
knjiga”.34 Usporedba sa Cervantesom i popriliËne
slobode kojima Faruk raspolaæe pri prevoenju teksta
osmanskog rukopisa potvruju ga kao autora koji je
spreman ærtvovati vjernost povijesnome izvorniku
zaradi izmiπljene priËe.

Od maloduπnog povjesniËara i nadahnuta prevo-
ditelja, Faruk Darvínoülu u Bijelom zamku evoluira
(kako sugerira i njegovo prezime) u kritiËki osvijeπte-
nog autora: u pisca koji vlastitu naraciju uspijeva
odmjeriti s ironijske distancije, u samosvjesnog pripo-
vjedaËa koji pripovijedanjem izvan zadanih diskur-
zivnih okvira ‡ bilo da je rijeË o orijentalistiËkom,
nacionalistiËkom, kemalistiËkom ili kakvom drugom
‡ nadilazi krizu stvaralaËkog identiteta (na osobnoj
razini) i krizu kulturnog identiteta (na druπtvenoj
razini), izazvanu ubrzanim i nepromiπljenim para-
digmatskim obratima. Naracija u ovom sluËaju ima
iskupljujuÊu ulogu: povijesna knjiga o kojoj Faruk
maπta ali je ne uspijeva napisati u Tihoj kuÊi, nado-
mjeπtena je sluËajno pronaenim osmanskim ruko-
pisom iz kojeg Êe nastati hibridni narativni æanr ‡
historiografska metafikcija Bijeli zamak.

V. BIJELI ZAMAK ILI PRIPOVIJEST
O OSLOBA–ANJU PUTEM NARACIJE

Roman Bijeli zamak (Beyaz Kale, 1985) u mno-
goËemu predstavlja meaπ, ne samo u Pamukovu
opusu, veÊ i u razvoju moderne turske proze. Æanrov-
ski, rijeË je o prvoj historiografskoj metafikciji u tur-
skoj knjiæevnosti35, πto je autoru bez sumnje osiguralo
status vodeÊega (post)modernistiËkog pisca u zemlji.
U narativnom pogledu, Bijeli je zamak jedan od prvih
primjera dezintegracije tradicionalne romaneskne
paradigme; tematski, bio je to piπËev prvi “osmanski
roman”; s obzirom na recepciju, prvo djelo kojim je
Pamuk stekao meunarodno priznanje, osigurao
uspon na svjetskoj literarnoj sceni i nagovijestio prije-
laz u takozvanu “transnacionalnu” fazu.36

Tekstualni predloæak fabule u Bijelom zamku,
kako je sugerirano veÊ u Predgovoru romana, osman-
ski je rukopis iz 17. stoljeÊa. Roman otvara autobio-
grafska ispovijest mladoga venecijanskog uËenjaka
koji nakon jedne pomorske bitke u Sredozemlju
dopada osmanskog zarobljeniπtva i postaje zatoËe-
nikom dvorskog uglednika Hodæe. Upadljiva fiziËka
sliËnost izmeu gospodara (TurËina) i roba (MleËa-
nina) postavlja temelj za fabularnu okosnicu koju Ëini
priËa o dvojnicima, inspirirana dobro poznatim inaËi-
cama iz njemaËkog romantizma. U srediπtu je pri-
povijesti neobiËan i gotovo opsesivan odnos koji se
tijekom godina zajedniËkog æivota razvija izmeu
uËenika (roba) i njegova gospodara (Hodæe). Turski
je gospodar zanesen idejom da od talijanskog roba
sazna sve o europskim znanstvenim dostignuÊima, ne
bi li otkrio u Ëemu je tajna zapadne nadmoÊi koja je
od 17. stoljeÊa prijetila Osmanskom Carstvu. U ro-
manu u kojemu se gotovo niπta ne dogaa, glavni je
zaplet prebaËen na unutarnji plan, u nejasnu zonu
(pod)svijesti dvojice glavnih junaka. Kroz zrcalnu igru
“blizanaca” koji tijekom cijelog romana pripovijedaju
o svojim æivotima (piπuÊi priËe pod naslovom “Zaπto
sam to πto jesam?”), tragaju za njihovim smislom i
svojim pravim i izgubljenim identitetima, razotkriva
se ujedno i idejna potka romana: pitanje odnosa Istoka
i Zapada i zaokupljenost narativnim konstruiranjem
identiteta. Onoliko koliko je Bijeli zamak pripovijest
o narativnoj konstrukciji identiteta, toliko je i priËa o
njegovoj dezintegraciji i destabilizaciji putem nara-
cije.

KlasiËna priËa o zarobljenicima u Pamukovoj je
varijanti predstavljena kao oslobaanje iz ropstva
putem naracije. Junaci Bijelog zamka stjeËu slobodu
i zadobivaju nove identitete bilo Ëinom prevoenja



61

37 Pamuk je koristio turski prijevod Fuata Caríma iz 1961.
godine, pod naslovom Pedro’nun Zorunlu õstanbul Seyahati: 16.
Yüzyílda Kanuni Döneminde Türkler’e Esir Düùen Bir õspanyol’un
Anílarí (Pedrova prisilna putovanja po Istanbulu: uspomene
jednog ©panjolca koji je u 16. stoljeÊu, za vladavine Sulejmana

Zakonodavca, dopao turskog ropstva). Nenaviknuti na takav tip
intertekstualne igre, mnogi su ga turski kritiËari optuæili za
knjiæevnu krau i plagiranje, πto je pisac opovrgnuo veÊ sljedeÊe
godine (1986) navodeÊi u pogovoru Bijelog zamka veÊinu naslova
kojima se posluæio pri pisanju svog teksta.

38 Detaljnije o svim djelima i piscima koje autor poimence
navodi vidjeti piπËev pogovor Bijelom zamku: “Beyaz Kale
Üzerine”, str. 183-193.

39 Pamuk, Bijeli zamak, str. 22.
40 Isto, str. 193.
41 Poznato je da je Cervantes sudjelovao u pomorskoj bici

kod Lepanta (1571), boreÊi se protiv Osmanlija, da bi koju godinu
kasnije bio uhvaÊen i odveden u zatoËeniπtvo u kojemu provodi
pet godina.

42 Miguel de Cervantes, Bistri vitez Don Quijote od Manche
(dio prvi), preveli Iso VelikanoviÊ i Josip Tabak (Zagreb: Globus
media, 2004), str. 57-58. Po uzoru na pisce viteπkih romana Cer-
vantes svoje djelo pripisuje nekome Arapinu, πto je dakako parodija
na æanr viteπkih romana s kojim nastoji “raskrstiti” piπuÊi Don
Quijotea.

(Faruk, koji od povjesniËara postaje pisac), bilo Ëinom
pripovijedanja (Talijan, koji pripovijedanjem vlastita
æivota zadobiva identitet svoga turskoga gospodara).
Prva sloboda koju Talijan stjeËe rezultat je njegove
intelektualne preobrazbe i preuzimanja na sebe uloge
uËitelja (πto ga Ëini intelektualno nadreenim i nad-
moÊnijim od gospodara). Kako se roman bliæi kraju,
dvojnici iz Bijelog zamka postupno nadilaze sve bina-
ristiËke opreke (islam ‡ krπÊanstvo, uËitelj ‡ uËenik,
Istok ‡ Zapad, gospodar ‡ rob), postaju onaj “drugi”
i izmjenjuju identitete do neprepoznatljivosti. Na kraju
romana ostaje nerazjaπnjenim tko nastupa u ulozi
pripovjedaËa, Talijan ili TurËin, πto je uostalom i
nebitno. Postupnim preklapanjem pripovjednih uloga
roman ostaje liπen jasno definiranoga pripovjednog
oËiπta, a ta nepostojanost pripovjedne instancije upra-
vo je ono na Ëemu pisac inzistira. U tom se postupku
moæda najbolje oËituje Pamukov pristup osmanskom
arhivu, a kroz njega i odnos prema osmanskoj proπlo-
sti. Naime, ne mogavπi odluËiti kojemu od dvojnika
dati konaËnu rijeË ‡ Talijanu (Zapadnjaku) ili TurËinu
(IstoËnjaku) ‡ niti iz koje perspektive zaokruæiti pri-
povijest ‡ iz zapadne orijentalistiËke ili turske nacio-
nalistiËke ‡ Pamuk se ograuje od autorstva, liπava
ideoloπkih ograda unutar kojih su definirani identiteti
dvojnika i priklanja kritiËkome Ëitanju koje nadilazi
kemalistiËki diskurs. Kao πto sugeriraju junaci njegova
romana, samo je takvim tipom naracije moguÊe na-
pustiti status zatvorenika, osloboditi se ropstva, ogra-
niËenja republikanskog diskursa, postati netko drugi
i steÊi samostalni knjiæevni i kulturni identitet.

VI. FARUK DARVINOûLU:
CERVANTES MODERNOGA DOBA

Za pripovijest o Zapadnjaku u osmanskom za-
robljeniπtvu i ponovnom stjecanju izgubljene slobode,
a time i novog identiteta, Pamuk je posegnuo za
konkretnim predloπcima iz zapadne knjiæevnosti, zbog
Ëega u ovom romanu ima mnogo manje intertek-
stualnih referencija na tekstove iz osmanske tradicije
negoli u kasnijim piπËevim djelima. O tome kao i o
procesu nastanka romana Pamuk izrijekom progovara
u eseju “O Bijelom zamku” (Beyaz Kale Üzerine,
1986) koji je pridodao romanu godinu dana nakon
njegova objavljivanja. U pogovoru tako navodi svoje
literarne izvore, meu kojima posebno izdvaja me-
moare anonimnog ©panjolca koji je u 16. stoljeÊu
dopao turskog ropstva ‡ Viaje de Turquía (Putovanje
po Turskoj)37, dogodovπtine barona Wenceslasa Wra-

tislawa iz vremena provedena u turskom zatoËeniπtvu,
objavljene krajem 16. stoljeÊa, i Turska pisma Ghi-
slaina de Busbecqa iz sredine 16. stoljeÊa.38 Osim tih
izvjeπÊa, uglavnom anonimnih ili manje poznatih
zapadnih autora koje Pamuk spominje u pogovoru,
mnogo je znaËajnija intertekstualna prisutnost jednoga
drugoga knjiæevnog uzora: Miguela de Cervantesa.

Na πpanjolskog se pisca Pamuk neposrednije
referira tek u dva navrata: u prvom poglavlju Bijelog
zamka, spominjuÊi ga kao Ëovjeka koji je “izgubio
ruku, pa je to preæivio i Ëak preostalom rukom stigao
napisati viteπki roman”39, i u posljednjem poglavlju,
kao “jednorukog roba ©panjolca”.40 Osim spomenutih,
u romanu su prisutne i brojne druge aluzije na europ-
skoga klasika kojega Pamuk oæivljava kroz neke od
likova iz svog romana. Tako je, primjerice, sudbina
talijanskog uËenjaka iz Bijelog zamka umnogome
nalik onoj Cervantesovoj: obojica su poslije pomorske
bitke u Sredozemlju zavrπili u osmanskom zatoËe-
niπtvu, proveli ondje viπe godina i po povratku u
domovinu posvetili se pisanju.41 Nadalje, obojica su
poËeli pisati kao zatvorenici: prva poglavlja Don Qui-
jotea Cervantes je napisao u zatvoru, dok je talijanski
rob bio prisiljen pisati o svom æivotu tijekom zatoËe-
niπtva u Istanbulu. Osim tih biografskih poveznica
meu naratorima, postoje i odreena podudaranja na
sadræajnoj razini teksta: u fokusu oba romana je odnos
izmeu gospodara i sluge (Talijan ‡ Hodæa, Don
Quijote ‡ Sancho Panza), u kojemu se suprotstavljene
strane nadopunjuju i koji mnogo viπe nalikuje dijalogu
ili polemici izmeu razliËitih osoba jedne osobnosti.
Nadalje, i Pamukov i Cervantesov roman otpoËinju
predgovorom te su predstavljeni kao prijevodi slu-
Ëajno naenih rukopisa. Na poËetku prvoga dijela Don
Quijotea pripovjedaË razotkriva svoje izvore navodeÊi
kako mu je za predloæak posluæio prevedeni rukopis
jednog arapskog povjesniËara, izvjesnog Cidea Hame-
ta Benengelija (πto je, po svoj prilici, iskrivljena va-
rijanta arapskoga imena Sejjid Hamid bin Engeli).42



62

43 ÆmegaË, Povijesna poetika romana, str. 28.
44 Milan Kundera, Umjetnost romana, prevela V. MikπiÊ (Za-

greb: Meandar, 2002), str. 12.

Na sliËan naËin, podsjetimo, postupa i Faruk Darvíno-
ülu, predstavljajuÊi se u “Predgovoru” Bijelog zamka
kao tumaË anonimnog rukopisa koji je uzeo iz arhiva
Gebze. Osim Faruka, u ulozi prevoditelja / pripovje-
daËa pojavljuje se i zarobljeni Talijan koji je isprva
osuen na prevoenje sebe samog svome turskom
gospodaru, a potkraj æivota na prenoπenje svoje priËe
o godinama provedenim u turskom suæanjstvu.

Sve spomenute aluzije na Cervantesa i analogije
s pripovjedaËima Bijelog zamka imaju znaËajne
implikacije za bolje razumijevanje Pamukova pristupa
osmanskoj grai, kao i romana u cjelini. Provedemo
li analogiju do kraja, konaËni bi zakljuËak mogao biti
sljedeÊi: stvarni zatoËenik u Bijelom zamku nije
Talijan, veÊ prireivaË i prevoditelj osmanskog ruko-
pisa ‡ sekularni turski intelektualac Faruk Darvínoülu
(Orhan Pamuk). Za razliku od Cervantesa, koji je
fiziËki boravio u ropstvu, Darvínoüluov je zatvor me-
taforiËki, toËnije ideoloπki: zarobljen je ideologijom
turkizma, kemalistiËkom revolucijom i sputan sluæ-
benim diskursom republikanske historiografije. Pozi-

vanjem na πpanjolskoga klasika Pamuk, dakako, nije
toliko smjerao na njegov zatvoreniËki status koliko
na njegovu ulogu prethodnika i duhovnog oca moder-
nog romana. U tom je smislu Bijeli zamak opravdano
Ëitati kao zrcalni odraz Don Quijotea, a Pamukov
literarni pokuπaj tumaËiti na tragu Cervantesova.
Naime, Cervantesovo je djelo simboliËno po tome πto
utemeljuje novu pripovjednu paradigmu upravo na
parodiji i opreci prema dotadaπnjoj romanesknoj
tradiciji koja je zagovarala srednjovjekovne ideale.43

Ono πto ga Ëini modernim prije svega je spremnost
da se obraËuna s vlastitom tradicijom i propita knji-
æevne vrijednosti na kojima poËiva. Kao πto je πpa-
njolski autor, parodirajuÊi tradiciju viteπkih romana,
uspio stvoriti novi tip knjiæevne naracije kojom je
otpoËelo moderno doba44, tako je i Pamuk s Bijelim
zamkom raskrstio s tradicijom sekularnog modernizma
i ponudio alternativni model turske moderne: kozmo-
politski i nadnacionalni, snaæno motiviran lokalnom
osmanskom graom, s jedne strane, i poetikom zapad-
noeuropskoga modernog romana, s druge.

Karta Osmanskog Carstva, oko 1680. Autor: J. Danckerts, Atlas, Amsterdam.



63

LITERATURA

Beker, Miroslav, “Tekst-Intertekst”, u: MakoviÊ i dr.
(ur.), Intertekstualnost i intermedijalnost, Zavod za znanost
o knjiæevnosti, Zagreb, 1988, str. 9-20.

Biti, Vladimir, “Povijest kao diskurz”, Quorum, br. 1,
Zagreb, 1998, str. 92-107.

De Cervantes, Miguel, Bistri vitez Don Quijote od
Manche (dio prvi), preveli Iso VelikanoviÊ i Josip Tabak,
Globus media, Zagreb, 2004.

Ecevit, Yíldíz, “Orhan Pamuk’s concept of fiction”,
Journal of Turkish Literature, 3, Bilkent University Center
for Turkish Literature, Ankara, 2006, str. 103-126.

Ecevit, Yíldíz, Orhan Pamuk’u Okumak, õletiùim
Yayínlarí, Istanbul, 2004.

Ecevit, Yíldíz, Türk Romanínda Postmodernist Açílím-
lar, õletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2006.

Edemariam, Aida, “I want to continue the life I had
before”, intervju s Orhanom Pamukom, Guardian, (3 April,
2006), http://www.guardian.co.uk/books/2006/apr/03/
fiction.turkey

Göknar, Erdaü, “The Novel in Turkish: Narrative
Tradition to Nobel Prize”, u: Kasaba, Reùat (ur.), The
Cambridge History of Turkey: Turkey in the Modern World,
Vol. 4, Cambridge University Press, Cambridge, 2008, str.
472-503.

Göknar, Erdaü, “The Ottoman Legacy and The White
Castle”, Journal of Turkish Literature, Vol. 7, Bilkent
University Center for Turkish Literature, Ankara, 2010.

Göknar, Erdaü , Orhan Pamuk, Secularism and
Blasphemy: the Politics of the Turkish Novel, Routledge,
London & New York, 2013.

Gürbilek, Nurdan, The New Cultural Climate in Tur-
key: Living in a Shop Window, prevela Victoria Holbrook,
Zed Books, London & New York, 2011.

Holbrook, Victoria Rowe, “A Postmodernist Turkish
Novel”, 1990, http://lists.village.virginia.edu/listservs/pmc-
talk/essays/holbrook.essay

Hutcheon, Linda, Poetika postmodernizma: istorija,
teorija, fikcija, preveli: Vladimir Gvozden i Ljubica Stanko-
viÊ, Svetovi, Novi Sad, 1996.

Kahraman, Hasan Bülent, Postmodernite ile Modernite
Arasínda Türkiye: 1980 Sonrasí Zihinsel, Toplumsal,
Siyasal Dönüùüm, Agora Kitaplíüí, Istanbul, 2007.

Kundera, Milan, Umjetnost romana, prevela Vanda
MikπiÊ, Meandar, Zagreb, 2002.

Oran, Fatma, “Razgovor s Orhanom Pamukom: Pisanje
romana nosi uæitak promatranja dogaaja pomalo odozgor,
poput uæivanja u pogledu s balkona“, prevela Marta AndriÊ,
Kolo, br. 1, Matica hrvatska, Zagreb, 2003, str. 400-409.

SUMMARY

ORHAN PAMUK AND A NEW READING
OF OTTOMAN HISTORY

The Ottoman heritage is one of the areas to which
Orhan Pamuks makes constant reference in his liter-
ary work and with whom his opus maintains a very
dynamic intertextual relationship. Pamuk’s turn to the
Ottoman themes presupposes a critical stance towards
a discourse of republican historiography and has there-
fore been interpreted as an attempt to destabilize the
official national narrative. Taking its cue from criti-
cal readings of the two novels belonging to Pamuk’s
early cycle—The Silent House and The White Castle,
the article considers the writer’s use of Ottoman his-
tory as well as poetic and political scopes of such a
literary endeavour. In both novels the Ottoman archive
plays a central role and has a dual function as a place
of discursive resistance to Kemal’s inheritance and
as a textual origin of a new supranational literary
modernism.

Pamuk, Orhan, Beyaz Kale, õletiùim Yayínlarí, Istanbul,
2002. (25. izdanje)

Pamuk, Orhan, Bijeli zamak, preveo Marinko Raos,
VukoviÊ & RunjiÊ, Zagreb, 2001.

Pamuk, Orhan, Manzaradan Parçalar: Hayat, Soka-
klar, Edebiyat, õletiùim Yayínlarí, Istanbul, 2010.

Pamuk, Orhan, Öteki Renkler, õletiùim Yayínlarí, Istan-
bul, 1999.

Pamuk, Orhan, Tiha kuÊa, prevela Marta AndriÊ, Vuko-
viÊ & RunjiÊ, Zagreb, 2008.

Wroe, Nicholas, “Occidental Hero”, Guardian, May
8, 2004, http://www.guardian.co.uk/books/2004/may/08/
fiction.orhanpamuk

Yalçín-Çelik, Dilek, Yeni Tarihselcilik Kuramí ve Türk
Edebiyatínda Postmodern Tarih Romanlarí, Akçaü Yayín-
larí, Ankara, 2005.

Yavuz, Hilmi, Osmanlílík, Kültür, Kimlik, Boyut Ki-
taplarí, Istanbul, 1998.

ÆmegaË, Viktor, Povijesna poetika romana, Matica
hrvatska, Zagreb, 2004.



Dvije stranice osobne biljeænice TravniËanina Saliha, 18. st.,
R 70, Orijentalna zbirka Arhiva Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti



65

“Zbirka lijepih i mudrih rijeËi slaa je od
kadaifa.” ©to nam osmanske osobne biljeænice
govore o Ëitanju?

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 3. 10. 2014.

Tatjana PAI∆-VUKI∆
Arhiv HAZU, Zagreb

Istraæivanja kulture knjige u Osmanskom Carstvu,
osobito kulture muslimanskoga stanovniπtva, posljed-
njih nekoliko desetljeÊa daju vrijedne rezultate. Meu
ostalim izvorima, ispitane su stotine popisa ostavina
stanovnika Istanbula, Kaira, Alepa, Soluna, Sarajeva
i drugih gradova, iz kojih se doznaje tko je posjedovao
knjige, koliko su velike bile privatne biblioteke i koja
su se djela u njima nalazila.1 Pokazalo se da je osim
pripadnika uleme, vjerske inteligencije, meu vlasni-
cima bilo i upravnih i sudskih sluæbenika, obrtnika,
trgovaca. U bibliotekama na podruËju Balkana najviπe
je bilo djela iz vjerskih znanosti i arapske filologije
na arapskom i osmanskom turskom jeziku, a najmanje
onih na perzijskome, jeziku elitne kulture, ponajprije
pjesniπtva.

Podaci o posjedovanju knjiga ne govore, meu-
tim, o odnosu vlasnika prema tekstovima. I tada je
bilo onih koji su knjige samo nasljeivali i Ëuvali, ili
pak kupovali kao vrijedne predmete, ali ne i Ëitali.
IstraæujuÊi Ëitateljske sklonosti muslimana bugarsko-
ga grada Samokova u 18. i 19. stoljeÊu Stoyanka
Kenderova otiπla je dalje od statistika o knjigama i
vlasnicima i ispitala zapise knjiæniËara tamoπnjih va-
kufskih, javnih biblioteka, koji su biljeæili imena i
titule korisnika i naslove posuenih knjiga.2 Pokazalo
se da se najviπe traæila teoloπka, pravna i jezikoslovna
literatura na arapskome, da su posuditelji najËeπÊe bili
muderisi, profesori vjerskih πkola, a najmanje da je
bilo obrtnika i vojnika.3 BuduÊi da ni takvi izvori ne
govore o iskustvu Ëitanja, Kenderova je najavila da
Êe u daljim istraæivanjima ispitati biljeπke na margi-
nama i praznim stranicama kodeksâ ne bi li doznala
viπe o recepciji pojedinih djela.4 No, kako i sama za-
mjeÊuje, marginalije u arabiËkim rukopisima uglav-
nom su usporedbe s drugim primjercima istoga teksta,
izvodi iz srodnih djela, leksiËke glose i ispravci, a

rijetko osobni komentari. Neke su unijeli prepisivaËi,
katkad ih prenijevπi iz predloæaka kojima su se sluæili,
druge su upisali ljudi o kojima niπta ne znamo jer ko-
deksi su prelazili iz ruke u ruku, a marginalije su malo-
kad potpisane. One mogu otkriti koja su djela najviπe
poticala na unoπenje dopuna i objaπnjenja ali ne i
kakve su bile sklonosti individualnih Ëitatelja.

OSOBNE BILJEÆNICE

O osmanskim Ëitateljima poneπto se moæe doznati
iz njihovih osobnih biljeænica raznovrsna sadræaja,
medæmua.5 To su rukopisi u koje su se unosili citati iz
znanstvenih i knjiæevnih (veÊinom pjesniËkih) djela,
hadisi, poslovice, molitve, savjeti i recepti, zaπtitni i
iscjeljujuÊi zapisi, upute za proricanje, astroloπki po-
daci, vaæni datumi islamske, posebno osmanske po-
vijesti, a veÊinom datumi ustoliËenja sultana i roenja
prinËeva i princeza, prijepisi pisama i drugih dokume-
nata te pokoji spomen lokalnih zbivanja i dogaaja iz
osobnog i obiteljskog æivota zapisivaËa. U bogatijim
biljeænicama mogu se naÊi gotovo svi ti sadræaji, druge
imaju tek poneki neuredan upis. Osmanist Cemal Ka-
fadar ustvrdio je da se medæmue u kojima su sabrani
citati i autorski tekstovi sastavljaËa mogu donekle
usporediti s europskim zbirkama izvadaka iz lektire,
od renesanse poznatim pod nazivom commonplace
books.6 UkljuËivanje takvih zbirki u istraæivanje po-
vijesti knjige, Ëitanja i pisanja u Europi omoguÊilo je
uvide u narav i konzekvencije Ëitanja za koje su sta-
tistike i podaci o knjiænim fondovima nedostatni.7

Derin Terzioülu osmanske medæmue smatra vrijednim
izvorima komplementarnim popisima knjiga iz osta-
vinskih dokumenata, ali upozorava da Êe se zbog

1 Vid. npr. Kenderova 2002; ZubËeviÊ 2011.
2 Kenderova 2002: 224-268.
3 Kenderova 2002: 232.
4 Kenderova 2002: 226-227, bilj. 6. Premda se sluæila knjigom

Muhameda ÆdraloviÊa, autorica propuπta spomenuti njegovo
pionirsko istraæivanje biljeæaka u arabiËkim rukopisima; v.
ÆdraloviÊ 1985. i 1988: 118-149.

5 medæmua (ar. maümb‘a, tur. mecmua): zbirka, zbornik,
antologija; osobna biljeænica raznovrsna sadræaja; takoer i naziv
za monotematski kodeks poput antologije pjesama, zbirke fetvi i
zbornika dokumenata, te za zbornik kraÊih djela.

6 Kafadar 2012: 49, bilj. 12. Ne nalazim prikladan hrvatski
prijevod engleskog naziva commonplace book, a doslovni ne
koristim zbog prizvuka banalosti sintagme “opÊe mjesto“.

7 Allan 2010: 18-19.



66

njihove raznovrsnosti teπko naÊi reprezentativan broj
primjeraka za opseænija istraæivanja.8 U ovom Êu radu
na odabranim medæmuama ispitati πto se iz njih moæe
saznavati o Ëitanju i Ëitateljima, i koliko su one uopÊe
usporedive sa zbirkama citata u europskoj kulturi.

TragajuÊi za zapisima koji govore o Ëitateljskim
praksama pregledala sam trideset medæmua iz 17, 18.
i 19. stoljeÊa koje se Ëuvaju u Orijentalnoj zbirci Arhi-
va Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti u Zagre-
bu (OZHA).9 VeÊina ih potjeËe iz Bosne, nekoliko je
iz drugih krajeva Carstva ‡ Istanbula, Skoplja, Plje-
valja i Prizrena, a ima i onih bez ikakva podatka o
tome gdje su i kada sastavljene. Tom sam se skupinom
rukopisa dosad bavila iskuπavajuÊi moguÊnosti pristu-
pa medæmuama kao izvorima za poznavanje lokalne
povijesti, mentaliteta, svakodnevice i osobnog æivota
sastavljaËa.10 Da bi se ispitale Ëitateljske navike i sklo-
nosti, trebalo je izdvojiti one koje sadræavaju dovoljno
citata iz knjiga. Takva su, pokazalo se, svega tri ruko-
pisa,11 dok u ostalima veÊinom nalazimo spomenute
primjere praktiËne, pragmatiËne pismenosti, zalihe
izreka prikladnih za ukraπavanje uËene konverzacije,
te poneku pjesmu. Taj omjer ‡ tri od trideset ‡ na-
javljuje da Êe se doista teπko naÊi dovoljno biljeænica
pogodnih za izvoenje zakljuËaka o osmanskim Ëita-
teljima. Medæmue koje sam prije istraæivala,12 te one
o kojima doznajem iz znanstvenih i struËnih radova13

i opisa u katalozima bosanskih i svjetskih zbirki ara-
biËkih rukopisa,14 potvruju da su njihovi sastavljaËi
malokad sustavno biljeæili izvode iz lektire.

BILJEÆNICA TRAVNI»KOG MUDERISA

Rukopis OZHA 70 osobna je biljeænica koju je
travniËki muderis hadæi SAlih Mufti-zAde (MuftiÊ),
sin hadæi Muhammeda, poËeo popunjavati hidæretske
1170/1756-57. godine dok je bio softa, uËenik medre-
se.15 Prvih 57 od ukupno 185 listova zapremaju izvodi
iz djela na arapskome: rasprava o kabalistiËkom zna-

Ëenju slova arapskog alfabeta u osobnim imenima;
HAπiyat al-KaππAf, glosa Qutbuddina ©irAzija na
Zamahπarijevo djelo iz kuranske egzegeze; izvodi iz
as-Suybtijeve rasprave Muzhir al-luga fi usbl al-luga
i drugih arapskih jezikoslovnih djela; odlomak filo-
zofskog djela Hikmat al-iπrAq ©ihAbuddina Suhrawar-
dija, koji govori o tome kako se u razliËitim kulturama
tumaËi preobrazba duπe poslije smrti; glosa Hasana
Çelebija uz TaftAzAnijevo djelo iz stilistike aπ-©arh
al-mutawwal; traktat KemAlpaùazAde o uËenjacima;
odlomak o smrti iz sufijskog djela LawAqih al-anwAr;
tekst Muhammada al-KirmAnija o kemiji; ar-RAzijeva
tumaËenja svojstava boja; zapisi o datumima smrti
osnivaËâ vjersko-pravnih πkola, mezheba, i mnogi dru-
gi citati. Tek je nekoliko izvoda na osmanskome, a
najduæi je iz dogmatiËke rasprave DAvbda KArsija.
Da bi se moglo odrediti πto je sve mladi softa citirao
iz obveznih udæbenika, a πto iz literature koju je birao
prema svojim sklonostima, trebalo bi poznavati kuri-
kulum medrese koju je pohaao. Primjerice, za teo-
loπko djelo Taürid Nasiruddina at-Tbsija i al-Margi-
nAnijevo pravno djelo al-HidAya, koja takoer navodi,
zna se da su bili udæbenici u medresama.16 No i bez
pomne analize sadræaja, biljeænica odaje dojam da ju
je sastavljala osoba svestranih interesa, koju su osim
vjerskih znanosti i arapske gramatike zanimali misti-
cizam, filozofija i prirodoslovlje.

Uz izvode iz lektire TravniËanin je mjestimice
na arapskome unosio dopune tekstovima i opaske o
autorima, tu i tamo s gramatiËkim pogreπkama. Te
biljeπke otkrivaju paæljivog i angaæiranog Ëitatelja/
prepisivaËa koji Êe radi usporedbe ili provjere poseg-
nuti za dodatnom literaturom. (Doduπe, ne moæemo
znati je li neke marginalije prepisao s predloπka.) Tako
Êe na margini rasprave o duhanu osmanskoga uËenja-
ka Muhammeda HAdimija zapisati citat i uz njega
dometnuti: “iz njegove druge rasprave” (f. 30b); pokraj
ulomka iz drugoga HAdimijevog djela stajat Êe: “Tako
je naveo u ‘ArA’isu, ali to je sporno” (f. 7a); uz izvod
iz Suhrawardijeva djela, koje zabunom pripisuje Surb-
riju, stoji: “ubijen u Alepu” (f. 7a); za Mahmbda Hasa-
na piπe: “ubijen u Bagdadu” (f. 7a). Prepisavπi tekst
kojega je autor KemAlpaùazAde, unosi neπto duæu bi-
ljeπku: “Umro je u prijestolnici i ukopan kod Jedren-
ske kapije blizu groba IbrAhima al-Halabija, Allah im
obojici osvijetlio poËivaliπta. Pripisuje mu se da je
razvio sve znanosti. Drugim rijeËima, umro je onaj
koga cijene i Arapi i nearapi.” (f. 25a) Opseæniji izvodi
i cjelovita djela zavrπavaju kolofonom u kome softa
katkad navodi πto mu je bio predloæak (“Prepisano s
primjerka njegova uËenika Seyyida ‘AbdürrahmAna
b. ‘Abdülkerima el-Konyawija el-Amedija”; f. 15a)
te biljeπkom: “Ja sam ubogi Bosanac SAlih, sin hadæi
Muhammeda. Zapisah [ovo] u lijepome gradu [Istan-
bulu], u medresi Sbfi IsmA‘il-efendije Konyawija.”
(f. 14b) Pa domeÊe: “Ah, bolne li æalosti i razdvoje-

8 Terzioülu 2012: 293.
9 To su rukopisi OZHA 70, 75, 77, 653, 786, 969, 1042, 1043,

1044, 1045, 1104, 1110, 1183, 1222, 1298, 1413, 1435, 1469, 1488,
1574, 1627, 1678, 1694, 1785, 1787, 1891, 1902, 1961, 2037 i
2040.

10 Vid. PaiÊ-VukiÊ 2012.
11 OZHA 70, 2037 i 2040. Svjesna sam naravno da je “do-

voljno citata” subjektivna prosudba, ali teπko je naÊi mjerilo po
kojemu neke medæmue moæemo smatrati reprezentativnim zbir-
kama citata a druge “obiËnim“ biljeænicama s neπto izvoda iz
lektire.

12 To su rukopisi iz biblioteke sarajevske obitelji MuhibiÊ
pohranjeni u Nacionalnoj i sveuËiliπnoj knjiænici u Zagrebu; v.
PaiÊ-VukiÊ 2007.

13 HajdaroviÊ 1976, 1978. i 1980; Trako i GaziÊ 1989; Ædra-
loviÊ 2006; Aynur 2012 (zbornik radova o medæmuama)

14 Trako i GaziÊ 1997; Nametak 1998; Nametak i Trako 1997
i 2003; Schmidt 2006. i 2011.

15 Ukratko o toj biljeænici v. u: ÆdraloviÊ 1988: 111-112.

.
.

. .
O

.
.

.
.

.

.
.

.
.

.

..

. . .
.

16 Prema: LjuboviÊ 1995: 12-13.

.
O

O

. .

.

.
-

. .
.

. .

.



67

nosti!” (f. 20a), a katkad se i ovako poæali: “Ah, kako
je bolna tuina i koliko li je [ovdje] uπi!” (f. 19b)

U drugome dijelu biljeænice, ff. 58-146, papir je
deblji i svjetliji, a drukËiji je i duktus ‡ nemaran, ispi-
san, nimalo nalik uËeniËkom. Kodeks je oËito izraen
tako πto je u sredinu veÊ djelomice ispisanog arka
umetnut nov, popunjavan godinama poslije, a cijeli
je knjiæni blok prije uvezivanja obrezan πto se vidi po
presjeËenim rijeËima. Taj srediπnji dio veÊinom sadr-
æava pravna miπljenja, fetve, meu kojima su one muf-
tija iz Sarajeva, Mostara, Banje Luke, Jajca, Prusca i
Travnika, te neke koje je izdao “hadæi SAlih, muftija u
Travniku”. (f. 92b) Iz samih se upisa ne bi dalo zaklju-
Ëiti je li taj muftija upravo naπ vlasnik biljeænice, no
zna se iz drugih izvora da je muderis SAlih doista obna-
πao tu duænost.17 Odatle i potreba da prikupljanjem
fetvi saËini svojevrstan profesionalni priruËnik.

TreÊi dio kodeksa, ff. 147-185, nastavak je prvo-
ga. U njemu opet prepoznajemo ruku mladoga softe i
opet nalazimo godinu 1170/1756-57. Iza uredno une-
senih izvadaka iz lektire ostalo je praznih stranica koje
je sastavljaË sljedeÊih Ëetrdesetak godina popunjavao
fetvama, molitvama, izrekama, financijskim izraËuni-
ma, ljetopisnim biljeπkama i zapisima iz obiteljskog
æivota, piπuÊi uglavnom na osmanskom turskom i pot-
pisujuÊi se kao muderis i kao muftija. Doznajemo da
je bio na hodoËaπÊu, sagradio kuÊu, oæenio se i dobio
djecu, te da su mu neki Ëlanovi obitelji umrli od kuge.
Tim πturim biografskim podacima moæe se dodati da
je predavao u ElËi Ibrahim-paπinoj medresi u Travni-
ku, koju je dao obnoviti 1781.18 Posljednji datirani
zapis unio je u biljeænicu 21. πevala 1208/22. svibnja
1794. (f. 6b)

Rijetko se nau tako bogate i slojevite medæmue
koje sadræavaju i odlomke iz djela, i zapisivaËeve
opaske i dopune, i pokoji biografski podatak, pribliæa-
vajuÊi nam toga davnog Ëitatelja. Medæmue nepozna-
tih sastavljaËa popunjavane samo izvodima iz lektire
za takvo πto nisu dostatne. Spomenimo kao primjer
biljeænicu iz 18. stoljeÊa nabavljenu u Skoplju (OZHA
2037), koju se zbog nekih toponima iz sadræaja (Sko-
plje, ∆ustendil i Sofija) moæe dovesti u vezu s Make-
donijom i Bugarskom. U njoj su veÊinom fetve i
odlomci teoloπkih i pravnih djela pa odaje dojam da
ju je sastavio pripadnik uleme, moæda muftija. Viπe
od toga ne moæe se zakljuËiti jer zapisivaË nije niπta
rekao o sebi, niti je ostavio dovoljno tragova po kojima
bismo sudili o njegovu odnosu prema tekstovima.

BILJEÆNICA ILI KNJIGA?

SastavljaËi osmanskih medæmua malokad bi spo-
menuli πto ih je navelo da prikupljaju citate, jesu li to
Ëinili radi sebe, za svoje bliænje ili za nepoznate Ëita-

telje. Jedan od rijetkih primjera biljeænice u kojoj se
namjena izrijekom objavljuje rukopis je OZHA 2040
πto ga je u drugoj polovini 18. stoljeÊa popunjavao
Seyyid Mehmed SAdik, sin IsmA‘ilov, “Stambolija ro-
enjem i prebivaliπtem”. (f. 51b) Na unutarnjoj strani
prednje korice zapisao je prvi naslov: Maümb‘at al-
ma‘Arif sundbqat al-latA’if (Zbirka znanja, πkrinja lije-
pih i mudrih rijeËi),19 na predlistu drugi: Mecmb‘a-yi
gazeliyyAt ve fevA’id (Zbirka gazela i korisnih zapisa),
a dalje kaæe: “[Ovo je] zbirka u kojoj sam prikupio
izvrsne kaside i druge pjesme te mudre misli. Neka
me po dobru spomene onaj tko je bude Ëitao i neka u
svojoj velikoj dobrohotnosti prouËi Fatihu.” (f. 2b)

SliËno biljeænici SAliha MuftiÊa, istanbulska sadr-
æava desetke izvoda iz lektire na arapskom i osman-
skom turskom jeziku, s napomenama odakle su pre-
uzeti. Najviπe je odlomaka iz arapskih jezikoslovnih
i vjerskih djela, a ima i citata kakvi se u medæmuama
rjee sreÊu, poput ovog: “Ovako piπe u Tevratu [Tori],
u Musinoj [Mojsijevoj] knjizi. Gospod je naredio: ne
ubijaj oËeve mjesto sinova ni sinove mjesto njihovih
oËeva. Svatko umire u skladu sa svojim loπim djelima.
Tako sam vidio u prijevodu Evanelja.“ (f. 37b) Za
razliku od travniËkog muderisa koji je unosio samo
prozne tekstove, Mehmed SAdik zapisivao je i osman-
ske divanske i narodne pjesme. U medæmui se nalaze
i njegovi stihovi, prijepis privatnog pisma te kratka
rasprava o pravilnom pisanju koju je sastavio na arap-
skome. Uz raspravu napominje da je posrijedi Ëistopis
(tabyid), πto znaËi da je vjerojatno imao i drugu, radnu
biljeænicu.

Tako uredno i promiπljeno popunjavan kodeks, u
kojemu osim citata ima i sastavljaËevih proznih i poet-
skih tekstova, nalazi se na samome kraju πarolikog
spektra rukopisa ovdje nazvanih biljeænicama, na ko-
jemu se bliæi “pravoj” knjizi. Dakako, u rukopisnoj
kulturi ‡ a ona je u Osmanskom Carstvu zbog kasnog
uvoenja tiskarstva prevladavala do duboko u 19.
stoljeÊe ‡ ne moæe se pouzdano znati πto nazvati knji-
gom a πto biljeænicom, te kolika ureenost sadræaja
moæe biti mjerilo.20 Kako bilo, istanbulska je medæmua
djelo Ëitatelja i pisca koji je privatnu zbirku tekstova
priredio kao πtivo namijenjeno drugima.

PORIJEKLO CITATA

Iz samih medæmua rijetko doznajemo u kakvim
su se okolnostima u njih unosili citati. Poneki bi se
odlomak mogao upisati gdje god se Ëitalo, i gdje god

. .

. .

17 DuranoviÊ 2013: 246-247.
18 DuranoviÊ 2013: 247.

. . .

. .

.

. .

. . .

.

19 Arapsku rijeË latifa (mn. latA’if) koja znaËi anegdota, do-
sjetka, lijepa rijeË, oπtroumna misao (MuftiÊ 1973: 3153) slobodno
prevodim kao “lijepu i mudru rijeË” smatrajuÊi to primjerenim sa-
dræaju biljeænice.

20 GovoreÊi o jednoj medæmui djelomice ureenoj prema
uzusima sastavljanja djelâ u osmanskoj kulturi Christoph Neumann
(2005: 62-63) propituje moæe li se ona nazvati “pravom pravcatom
knjigom” (doüru dürüst kitap) i kako su sami Osmanlije gledali na
takve kodekse.

. .



68

su se prepisivala cjelovita djela ‡ kod kuÊe, u vakuf-
skim, medresanskim ili tekijskim bibliotekama. No,
znaËe li ti odlomci da je zapisivaË doista Ëitao knjigu?
Ne nuæno. Navodi su se preuzimali i iz tuih biljeænica
πto potvruju ovakve napomene: “Tako sam vidio u
medæmui Mehmeda Hasib-efendije.”21 Nadalje, jesu
li citati potvrda izravnoga kontakta sastavljaËa biljeæ-
nice s pisanom rijeËju? Ni to se ne moæe znati. Od
klasiËnog doba islamske civilizacije knjige su se skup-
no Ëitale i tumaËile, a za prisustvovanje Ëitanju nekog
djela izdavale se i svjedodæbe.22 Takav naËin prijenosa
znanja nije bio svojstven samo odnosu profesora i
uËenika. Mnoge biljeπke u kodeksima pokazuju da
su se u Istanbulu, osobito u 18. stoljeÊu, knjige zajed-
niËki Ëitale u privatnim i javnim prostorima ‡ na træni-
cama, u duÊanima, kavanama i konacima, a tome su
mogli prisustvovati ljudi iz raznih druπtvenih slojeva.23

I sarajevski ljetopisac Mula Mustafa Baπeskija iz
druge polovice 18. stoljeÊa spominje sijela na kojima
je Ëitao i raspravljao sa znancima.24 Jednog su stanov-
nika Istanbula na sastavljanje biljeænice potaknuli
upravo skupovi (meclis) pametnih ljudi kojima je,
kaæe, danonoÊno prisustvovao.25 Neki su zapisi mogli
dospjeti u medæmue upravo u tom dinamiËnom i joπ
nedostatno istraæenom procesu usmenog prijenosa
znanja.

©TO MEDÆMUE GOVORE O »ITANJU
I »ITATELJIMA?

SudeÊi po velikom broju saËuvanih osobnih bi-
ljeænica, u osmanskoj kulturi bilo je uobiËajeno
sastavljati takve rukopise. Sadræaji tih “zbirki lijepih
i mudrih rijeËi slaih od kadaifa”26 uglavnom se svode
na primjere pragmatiËne pismenosti i citate iz tekstova
kulture u najπirem smislu, a vrlo je malo onih, pokazu-
ju to i rukopisi OZHA, koji mogu govoriti o Ëitatelj-
skim praksama. I ondje gdje ima izvoda iz knjiga Ëesto
se ne moæe utvrditi tko ih je upisao, a ako se i nae
ime sastavljaËa, ne znaËi da je sve sadræaje unijela ta
osoba. Jednu su biljeænicu tako popunjavala tri na-
raπtaja porodice OkiÊ iz Jajca (OZHA 1627),27 u dru-
goj nalazimo dva imena (OZHA 1891) pa je teπko
znati kome πto pripisati. Ni paleografska ispitivanja
ne mogu uvijek pomoÊi da se odredi je li kodeks popu-
njavalo viπe ruku. TravniËka biljeænica dobro poka-
zuje da razlog za promjenu naËina pisanja moæe biti
drukËije odrezano pero, razliËit papir, mijenjanje

osobnog duktusa tijekom godina i æelja za iskuπava-
njem razliËitih inaËica arapskog pisma, no to se ne bi
moglo utvrditi da uz upise ne stoji i ime SAliha Muf-
tiÊa. I kada se pouzdano zna tko je sastavljaË medæmue,
citati nam o njegovu odnosu prema tekstovima neÊe
reÊi viπe od oËite Ëinjenice da ih je smatrao vrijednim
prepisivanja. Nau li se u medæmui ili u drugim izvo-
rima kakvi podaci o toj osobi, oni mogu razjasniti
motive za unoπenje odreenih tekstova, onako kao
πto podatak da je travniËki muderis bio i muftija
objaπnjava njegovu potrebu za prikupljanjem pravnih
miπljenja.

S obzirom na to da ima malo sustavno popunja-
vanih, datiranih i potpisanih biljeænica, kao πto poka-
zuju pregled fonda OZHA i podaci iz katalogâ ara-
biËkih rukopisa, te da su i u takvima rijetke opaske o
proËitanom/prepisanom, moæe li se uopÊe oËekivati
da Êe istraæivanje veÊeg broja rukopisa dovesti do
zakljuËaka o Ëitateljskim praksama pripadnika cijelih
druπtvenih slojeva i grupa? Na temelju dosad ispitanih
medæmua reklo bi se da nema dovoljno onih u kojima
su se kao sastavljaËi potpisali obrtnici, trgovci ili voj-
nici, a zakljuËivati o zanimanju i druπtvenom statusu
nepoznata sastavljaËa samo na osnovi sadræaja bilo
bi ishitreno. Potpisi se veÊinom nalaze u medæmuama
koje su popunjavali ljudi viπe naobrazbe i razvijenije
knjiæne kulture: kadije, muftije i muderisi. Kod njih
se ËeπÊe zamjeÊuje i nastojanje da biljeænicu urede
kao knjigu a svoje upise uobliËe ugledajuÊi se na “pra-
ve” pisce. Stoga medæmue mogu najviπe pridonijeti
poznavanju Ëitateljskih praksi onoga sloja o Ëijem se
intelektualnom æivotu veÊ ionako najviπe zna ‡ uleme.

Pitanja koja su u ovome radu ostala bez odgovora
pokazuju da Êe za pokuπaj pribliæavanja osmanskom
Ëitatelju putem medæmua biti potrebno mnogo “meto-
doloπke kreativnosti” po kojoj su, kako kaæe David
Allan, istraæivaËi povijesti Ëitanja poznati.28 VraÊajuÊi
se Kafadarovoj tvrdnji da su te biljeænice donekle
usporedive s europskim zbirkama citata nazvanim
commonplace books, rekla bih da osmanistima mogu
koristiti iskustva istraæivaËa europskih “medæmua”,
ali da taj pristup primijenjen na osmanske izvore ne
moæe dati ni pribliæno vrijedne rezultate. Naime, u
osmanskom kulturnom svijetu medæmue nisu imale
status kakav je pripadao zbirkama citata u engleskoj
kulturi humanizma. U medresama su se tekstovi uËili
napamet, a zatim se o njima raspravljalo,29 dok je
europsko humanistiËko obrazovanje zamijenilo kla-
siËne tehnike memoriranja organiziranim i usmjerava-
nim popunjavanjem biljeænica.30 UËenicima i studen-
tima savjetovalo se da redovito zapisuju i tematski
rasporeuju izvatke iz lektire, davale su se upute o
tome kako organizirati sadræaj, a mogle su se kupiti i

21 PaiÊ-VukiÊ 2007: 86.
22 Witkam 1995: 125.
23 Deüirmenci 2008.
24 Baπeskija 1987: 174-175.
25 Prema Kafadaru (2012: 48-49), to je jedna od rijetkih medæ-

mua u kojima zapisivaË govori o tome πto ga je potaknulo da je
sastavi.

26 OZHA 1044, f. 1b.
27 O tom kodeksu viπe u PaiÊ-VukiÊ 2012: 67.

. .

28 Allan 2010:17.
29 LjuboviÊ 1995: 13.
30 Cavallo i Chartier 2003: 29.



69

biljeænice s veÊ prireenim rubrikama.31 O tim Ëitatelj-
skim i zapisivaËkim praksama govore i drugi izvori ‡
dnevnici, pisma i autobiografije, iz kojih se takoer
moæe zakljuËivati o ulozi i vaænosti zbirki citata u
onodobnom intelektualnom æivotu. IstraæivaËi osman-
skih medæmua, suoËeni s nedostatkom dodatnih izvo-
ra, primorani su na temelju samih rukopisa domiπljati
πto su oni znaËili svojim vlasnicima i kakvu su ulogu
imali u prijenosu znanja, jesu li se usmeno prenosile
kakve upute za popunjavanje ili se to uËilo iz tuih
medæmua.

Joπ je jedan moguÊi razlog razmjerno malome
udjelu izvoda iz lektire u osobnim biljeænicama, zbog
kojega je veÊinu takvih kodeksa teπko usporediti s
europskim zbirkama citata. Kao πto je spomenuto,
kultura rukopisne knjige prevladavala je u Osman-
skom Carstvu gotovo do kraja 19. stoljeÊa. UËenje i
Ëitanje bili su tijesno povezani s prepisivanjem cjelo-
vitih djela, bilo po diktatu ili s predloπka. Izraivali
su se kodeksi koji su obuhvaÊali i po desetak tekstova.
Meu njima su monotematski zbornici rasprava iz iste
discipline ‡ dogmatike, jezikoslovlja ili prava na pri-
mjer, koji su mogli sluæiti kao profesionalni priruËnici
ili uËeniËke Ëitanke, te zbornici kraÊih tekstova iz
razliËitih disciplina koji djeluju kao da su ih sastavljaËi
izraivali za sebe, prema svojim sklonostima. Tako
je sarajevski kadija Mustafa Muhibbi osim biljeænice
“svaπtare”, u kojoj su citati iz lektire Ëinili tek dio
sadræaja, sastavio jedan zbornik prepisavπi cjelovita
djela iz dviju znanosti koje su ga najviπe zanimale ‡
prava i medicine.32 Takvi nas promiπljeno sastavljani
kodeksi takoer pribliæavaju osmanskim Ëitateljima
nadomjeπtajuÊi manjak tekstova u biljeænicama. Isto-
dobno, raznolikost sadræaja medæmua, moguÊnost da
se u njima nau pojedinosti o osobi koja ih je zapisi-
vala i tako razumiju razlozi odabira pojedinih citata,
Ëine te biljeænice nezamjenjivim izvorima za povijest
knjige, Ëitanja i pisanja u Osmanskom Carstvu. Bez
njih ne bismo mogli tako æivo zamisliti mladoga trav-
niËkog softu kako negdje u Istanbulu, tugujuÊi za zavi-
Ëajem i muËen uπima, kitnjastim rukopisom ispisuje
svoju knjigu znanja.

31 Prema: Cavallo i Chartier 2003: 29.
32 O tom zborniku v. PaiÊ-VukiÊ 2007: 88-90 i 144-150.

LITERATURA

Allan, David (2010), Commonplace Book and Reading
in Georgian England, Cambridge University Press, Cam-
bridge.

Aynur, Hatice et al. (ur.) (2012), Mecmûa: Osmanlí
edebiyatínín kírkambarí, Turkuaz, Istanbul.

Baπeskija, Mula Mustafa ©evki (1987), Ljetopis (1746
‡ 1804), prijevod s turskog, uvod i komentar Mehmed Muje-
zinoviÊ (2. dopunjeno izd.), Veselin Masleπa, Sarajevo.

Cavallo, Guglielmo i Roger Chartier (2003), “Intro-
duction” u: Cavallo, Guglielmo i Roger Chartier (ur.), A
History of Reading in the West, University of Massachusetts
Press, Amherst ‡ Boston, 1-36.

Deüirmenci, Tülün (2011), “Bir kitabí kaç kiùi okur?
Osmanlí’da okurlar ve okuma biçimleri üzerine bazí göz-
lemler”, Tarih ve Toplum: Yeni Yaklaùímlar, 13(253), Istan-
bul, 7-43.

DuranoviÊ, Elvir (2013), “TravniËko muftijstvo i muf-
tije od 1680-1930. godine”, Takvim za 2014. godinu, Saraje-
vo, 239-256.

HajdaroviÊ, Raπid (1976), “Medæmua Mula Mustafe
Firakije”, Prilozi za orijentalnu filologiju 22-23/1972-73,
Sarajevo, 301-314.

HajdaroviÊ, Raπid (1978), “Dvije medæmue iz prve
polovine 19. stoljeÊa”, Prilozi za orijentalnu filologiju 26/
1976, Sarajevo, 183-198.

HajdaroviÊ, Raπid (1980), “Medæmua Sarajlije Ahme-
da Bosanca”, Prilozi za orijentalnu filologiju 28-29/1978-
-79, Sarajevo, 188-213.

Kafadar, Cemal (2012), “Sohbete Çelebi, Çelebiye
mecmûa...” u: Aynur, Hatice et al. (ur.) Mecmûa: Osmanlí
edebiyatínín kírkambarí, Turkuaz, Istanbul, 43-52.

Kenderova, Stoyanka (2002), Knigi, biblioteki i Ëita-
telski interesi sred Samokovskite mjusjulmani (XVIII ‡ p’rva
polovina na XIX vek), Narodna biblioteka “Sv. Kiril i
Metodij”, Sofija.

LjuboviÊ, Amir (1995), “Uvod” u: LjuboviÊ, Amir i
Sulejman GrozdaniÊ, Prozna knjiæevnost Bosne i Herce-
govine na orijentalnim jezicima, Orijentalni institut u Sara-
jevu, Sarajevo, 7-18.

MuftiÊ, Teufik (1973), Arapsko-srpskohrvatski rjeËnik,
Udruæenje Ilmije u SR BiH, Sarajevo.

Nametak, Fehim (1998), Katalog arapskih, turskih,
perzijskih i bosanskih rukopisa [Gazi Husrev-begove biblio-
teke], sv. 4, Al-Furqan Islamic Heritage Foundation ‡
Rijaset Islamske zajednice u Bosni, London ‡ Sarajevo.

Nametak, Fehim i Salih Trako (1997), Katalog arap-
skih, perzijskih, turskih i bosanskih rukopisa iz zbirke Boπ-
njaËkog instituta, sv. 1, BoπnjaËki institut, Zürich.

Nametak, Fehim i Salih Trako (2003), Katalog arap-
skih, perzijskih, turskih i bosanskih rukopisa iz zbirke Boπ-
njaËkog instituta, sv. 2, BoπnjaËki institut, Zürich ‡ Saraje-
vo.

Neumann, Christoph K. (2005), “Üç tarz-í mütalaa:
Yeniçaü Osmanlí Dünyasí’nda kitap yazmak ve okumak”,
Tarih ve Toplum: Yeni Yaklaùímlar, 1(241), Istanbul, 51-
76.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2007), Svijet Mustafe Muhibbija,
sarajevskoga kadije, Srednja Europa, Zagreb.

PaiÊ-VukiÊ, Tatjana (2012), “Mecmûa incelemelerinin
sínírlarí ve olanaklarí: Bosna mecmûalarína bir yaklaùím”
u: Aynur, Hatice et al. (ur.), Mecmûa: Osmanlí edebiyatínín
kírkambarí, Turkuaz, Istanbul, 53-71.

Schmidt, Jan (2006), Catalogue of Turkish Manuscripts
in the Library of Leiden University and Other Collections
in the Netherlands, sv. 3, Leiden University Library, Leiden.

Schmidt, Jan (2011), A Catalogue of the Turkish
Manuscripts in the John Rylands University Library at
Manchester, Brill, Leiden ‡ Boston.

Terzioülu, Derin (2012), “Mecmû‘a-i úeyh Mísrî: On
yedinci yüzyíl ortalarínda Anadolu’da bir derviù sülûkunu
tamamlarken neler okuyup yazdí?” u: Aynur, Hatice et al.
(ur.), Mecmûa: Osmanlí edebiyatínín kírkambarí, Turkuaz,
Istanbul, 291-321.



70

Trako, Salih i Lejla GaziÊ (1989), “Dvije mostarske
medæmue”, Prilozi za orijentalnu filologiju 38/1988, Sara-
jevo, 98-124.

Trako, Salih i Lejla GaziÊ (1997), Katalog rukopisa
Orijentalnog instituta u Sarajevu: lijepa knjiæevnost, Orijen-
talni institut, Sarajevo, 247-327.

Witkam, Jan Just (1995), “The human element between
text and reader: the ijaza in Arabic manuscripts” u: Dutton,
Yasin (ur.), The Codicology of Islamic Manuscripts:
Proceedings of the Second Conference of Al-Furqan Islamic
Heritage Foundation, 4-5 Dec. 1993, Al-Furqan Islamic
Heritage Foundation, London, 123-136.

ZubËeviÊ, Asim (2011), “Knjige i njihovi vlasnici pre-
ma kassam defterima sarajevskog suda 1762.-1787.”, Prilo-
zi za orijentalnu filologiju, 60/2010, Sarajevo, 431-450.

ÆdraloviÊ, Muhamed (1986), “Biljeπke u orijentalnim
rukopisima“, Prilozi za orijentalnu filologiju 35/1985,
Sarajevo, 107-132.

ÆdraloviÊ, Muhamed (1988), Bosansko-hercegovaËki
prepisivaËi djela u arabiËkim rukopisima, sv. I, Svjetlost,
Sarajevo.

ÆdraloviÊ, Muhamed (2006), “Donjovakufska medæ-
mua”, Prilozi za orijentalnu filologiju 55/2005, Sarajevo,
147-76.

SUMMARY

“A COLLECTION OF BEAUTIFUL AND WISE
WORDS IS SWEETER THAN KADAIF”: WHAT
CAN BE INFERRED ABOUT READING
PRACTICES FROM OTTOMAN PERSONAL
MISCELLANIES?

Ottoman personal miscellanies, mecmuas, are
discussed in this article as sources for the history of
reading. For this study, thirty manuscripts containing
various personal inscriptions were examined in the
Oriental Collection of the Archives of the Croatian
Academy of Sciences and Arts in Zagreb. Only three
of the manuscripts contain a sufficient amount of ci-
tations testifying to the systematic recording of ex-

tracts during reading. One of the three bears no sig-
nature, making it difficult for the researcher to attribute
its contents to a specific individual and infer about
his reading experiences. The second one, compiled
in the 18th century by a Bosnian named  SAlih MuftiÊ
of Travnik, contains extracts from the books he read,
notes referring to the texts and annotations on his
personal life thus enabling us to infer his intellectual
inclinations and motives for the choice of certain ci-
tations. In his youth, when he was a medrese student
in Istanbul, MuftiÊ was interested in religious and
philological works, some of which could have been
his obligatory schoolbooks, but he also quoted works
in philosophy and natural sciences. Years later, while
working as a professor (müderris), and a jurisconsult
(müftü), he mostly recorded legal opinions, fetvas. As
it was created over the course of fourty years, the
mecmua of Travnik reveals changes in the reading
practices and preferences of the compiler. The third
manuscript contains inscriptions entered by a certain
Seyyid Mehmed SAdik of Istanbul in the 18th century.
Mehmed SAdik also recorded texts on religion and
philology, as well as a large number of Ottoman po-
ems. The contents of his miscellany reveal his pre-
ferences both as a reader and as an author of poems
and prose works. These examples confirm that mec-
muas can be valuable additional sources for the his-
tory of books and reading, giving a touch of life to
otherwise dry inventories of books transcribed and
bought. However, any attempt to form a conclusion
about the reading practices of entire social strata and
groups is faced with at least two major obstacles: a
relatively small share of Ottoman miscellanies con-
taining quotations from works read and the anony-
mity of most compilers. Dozens of descriptions of
mecmuas in catalogues of Arabic-script manuscripts
confirm that signatures are mostly found in manu-
scripts compiled by members of the educated elite
(ulema), whose intellectual life is already the most
well known of all.

. .

. . .
. . .



71

Citatnost u klasiËnoj osmanskoj knjiæevnosti:
Tahmis pjesnika Hayâlîja

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 3. 10. 2014.

Alena ∆ATOVI∆
Filozofski fakultet Univerziteta u Sarajevu

1. UVOD

KlasiËna osmanska knjiæevnost je termin za elitnu
knjiæevnu, uglavnom poetsku, tradiciju koja se njego-
vala u okvirima Osmanskog Carstva u razdoblju od
XIV. do XIX. stoljeÊa na osmanskom turskom jeziku.
Turski autori XX. stoljeÊa nazivaju je joπ i divanskom
knjiæevnoπÊu (Divan Edebiyatí) jer su pjesnici svoju
poeziju sakupljali i biljeæili u pomno ureene pjes-
niËke zbirke ‡ divane. (Macit 2002:47) Divanska
knjiæevna tradicija nastala je na tekovinama islamske
civilizacije, prije svega na glavnim izvorima islama:
Kur’anu i hadisu, te se kao takva moæe percipirati i
kao islamska knjiæevnost. Ipak, pojam islamska knji-
æevnost ovdje ne podrazumijeva teoloπku knjiæevnost,
nego oznaËava korpus knjiæevnih djela koja pripadaju
u jedan nadnacionalni i nadjeziËki sustav koji je
njegujuÊi zajedniËke poetiËke postulate obuhvaÊao
cijeli islamski svijet. Unutar tog sustava, poetika knji-
æevnosti uspostavljena je sinkronijski, sa Sakralnim
Tekstom kao nedostiænim idealom, riznicom iz koje
treba crpiti. Naime, Kur’an u svom utjecaju na druge
narode, prije svega one iranskog i turkijskog porijekla,
nije nametnuo samo jezik veÊ i Ëitav niz stilskih sred-
stava, te uvjetovao nastanak jednoga velikoga kultur-
noga kruga koji je prevladavao okvire arapskog svijeta
(prema DurakoviÊ 2007: 285-86). Knjiæevna tradicija
ovoga kulturnoga kruga moæe se percipirati, kako
Esad DurakoviÊ kaæe, kao rezervoar motiva koje samo
treba usavrπavati, te klasiËna djela predstavljaju uzore
koje treba oponaπati kako u pogledu forme, tako i
tematike i stila ( 2007: 287).

Takvo miπljenje dijeli i Mehmed Kalpaklí, suvre-
meni istraæivaË klasiËne osmanske knjiæevnosti, te
govori o imitativnosti kao dominantnoj karakteristici
poetike klasiËne osmanske knjiæevnosti. Kalpaklí ta-
koer istiËe da su tazmini, specifiËne interteksualne
forme zasnovane na citiranju kanonskih tekstova,
najilustrativniji primjeri kako se knjiæevna djela po-
navljaju i kopiraju unutar tradicije, te upuÊuju na
kretanje k idealnom, jedinstvenom, odnosno k boæan-
skom (2006:134).

Unutar tazmina, knjiæevnih formi Ëija je domi-
nantna karakteristika intertekstualnost, u smislu u
kome je definira Gérard Genette, odnosno kao do-
slovna i efektivna prisutnost nekog teksta u drugom

tekstu (plagijat, citat, aluzija) (Genette 1997:3-7), po-
sebno mjesto zauzima tahmis kao najreprezentativnija
i najzastupljenija forma. Tahmis je poetska forma za-
snovana na eksplicitnom citiranju pjesme nekog afir-
miranog autora. On ima strogo definiranu paradigmu
citiranja prema kojoj se na svaki distih prototeksta
dodaju tri nova stiha, πto u pogledu sadræaja znaËi
meutekstualno semantiËko nadovezivanje stihova u
novu pjesniËku cjelinu. Paradigma citiranja izgleda
ovako: 3 nova polustiha + 2 citirana polustiha = 5
polustihova jedne strofe. Takvim postupkom na
mjestu ranijeg distiha nastaju strofe od po pet stihova
πto oznaËava i sam termin tahmis (hams ‡ arap. pet,
tahmîs- upeterostruËiti). (Develioülu 1998: 1021) Sva-
kako, ne radi se samo o pukom dodavanju novih stiho-
va na citirani tekst veÊ oni moraju biti u istom metru,
s istom rimom i istom tematikom kao prototekst πto
predstavlja vrlo kompleksan intertekstualni postupak.
Stoga citatnost u tahmisu zavreuje da bude istraæena,
odnosno da se utvrdi njena tipologija unutar korpusa
klasiËne osmanske knjiæevnosti. Kao uzorak za ovo
istraæivanje odabran je Tahmis Hayâlîja, jednog od
najcjenjenijih dvorskih pjesnika XVI. stoljeÊa, napisan
na gazel1 njegovog mecene i uzora sultana Sulejmana
VeliËanstvenog koji je pisao poeziju pod pseudoni-
mom Muhibbî. U teorijskom smislu polazna osnova
bit Êe tipologija citatnosti koju je uspostavila
Dubravka OraiÊ-ToliÊ u knjizi Teorija citatnosti.

2. TAHMIS PJESNIKA HAYÂLÎJA

U kontekstu reprezentativnosti Tahmisa pjesnika
Hayâlîja kao primjera za istraæivanje citatnosti u kla-
siËnoj osmanskoj knjiæevnosti vaæno je osvrnuti se
na autorovu biografiju i recepciju njegove poezije. U
veÊini turskih izvora biografski podaci o Hayâlîju vrlo
su oskudni. Uglavnom se navodi da je roen potkraj
XV. stoljeÊa u mjestu Yenice-i Vardar (Giannitsa) u
blizini Soluna, gdje je stekao knjiæevno obrazovanje,
te joπ u ranoj mladosti poËeo pisati poeziju. U to
vrijeme pristupio je i kalenderijskom derviπkom redu

1 Gazel ‡ poetska forma lirskog sadræaja koja se sastoji od 5
do 15 distiha.



72

koji je predvodio Baba Ali Mest-i Acemi. Red Kalen-
derija Ëinili su lutajuÊi derviπi koji su putovali od mje-
sta do mjesta i propagirali svoje uËenje kroz specifiËan
muziËko-poetski performans. SlijedeÊi taj derviπki red
pjesnik Hayâlî je stigao do prijestolnice, odnosno
Istanbula gdje ga je zapazio i ponudio mu svoju zaπtitu
tadaπnji istanbulski kadija Nurettin Efendi. Posred-
stvom Nurettina Efendija stupio je u kontakt s Osman-
skim dvorom, te postao πtiÊenik prvo velikog vezira
Ibrahim-paπe, a zatim i rizniËara Iskendera Çelebija
kojima je posvetio svoje stihove, osobito kaside ‡ po-
hvalnice. Kontakti s dvorom omoguÊili su mu da stek-
ne i blagonaklonost sultana Sulejmana VeliËanstvenog
koji ga je obilno nagraivao za njegovu poeziju, o
Ëemu svjedoËe podaci da je u razdoblju 1525-26.
godine za nju dobivao mjeseËnu plaÊu od 290 akËi, a
u narednih sedam godina deset puta je nagraen s po
1000 akËi. Dodijeljen mu je i feudalni posjed u mjestu
Serfiçe nakon Ëega je dobio i titulu beya (bega). (úen-
türk 1999: 263) Ipak, velika naklonost sultana Sulej-
mana Ëesto je izazivala ljubomoru i zavist meu dru-
gim dvorskim pjesnicima πto potvruju satire u kojima
su ismijavali Hayâlîjevu slavu i ugled. (Mengi 2002:
156)

Pjesnik Hayâlî autor je i Divana, zbirke poezije
ureene prema tradicionalno utvrenim normama,
unutar kojeg, osim brojnih kasida posveÊenih dræav-
nim velikodostojnicima i gazela mistiËko-lirskoga
karaktera, paænju privlaËi i tahmis u koji je utkao stiho-
ve gazela sultana Sulejmana VeliËanstvenog. Taj tah-
mis svjedoËi o prisnom odnosu mecene i njegovog
πtiÊenika, ali i o poetskom dijalogu izmeu dvojice
pjesnika, jer je poznato da sultan Sulejman nije bio
samo pokrovitelj poezije, veÊ i vrlo plodan pjesnik.2

Tradicija pisanja tahmisa podrazumijevala je da se
za predloæak odaberu stihovi nekog uvaæenog i afir-
miranog pjesnika. Naime, uvrijeæeno je miπljenje da
se tahmis pisao iz dva razloga: da se promovira stva-
ralaπtvo pjesnika Ëiji se stihovi citiraju i da se odmjere
vlastite snage s poezijom koja je veÊ stekla pozitivnu
recepciju. (Dilçin 1995: 223) Mehmed Kalpaklí pri-
pisuje tahmisu i sliËnim intertekstualnim formama joπ

jednu funkciju, edukativnu. Prema njemu, te forme
bile su obrazovna sredstva za pjesnike koji tek stasa-
vaju, odnosno svojevrsne “akademije poezije” u koji-
ma su mladi pjesnici oponaπajuÊi svoje uzore razvijali
vjeπtinu poetskog izraæavanja. (2006:136) Stoga ne
Ëudi πto su pjesnici uglavnom nastojali “upetero-
struËiti” poeziju dræavnih velikodostojnika i Ëuvenih
pjesnika svoga vremena, ali i onih iz ranijih stoljeÊa.
Takvo uspostavljanje meutekstualnih odnosa s uzo-
rima i autoritetima u pjesniπtvu ukazuje na snaæan
utjecaj konvencija, te bi se poetika klasiËne osmanske
knjiæevnosti stoga mogla povezati s estetikom istovjet-
nosti koja prema Juriju Lotmanu, za razliku od estetike
suprotnosti podrazumijeva da Ëitatelji uæivaju u po-
navljanju istoga3.

Kao knjiæevni postupak tahmis je imao konven-
cionalno utvren odnos s citiranim tekstom, πto po-
kazuje shematski prikaz rime i rasporeda stihova: aaa
“aa” bbb “ba” ccc “ca”, odnosno dodani stihovi se
rimuju s prvim stihom citiranog distiha. Ipak, forma
tahmisa je zahtijevala sklad s predloπkom ne samo u
pogledu metra i rime veÊ i u pogledu tematike, πto je
dodatno poticalo pjesnikovu kreativnost i dokazivanje
unutar strogo odreenih normi. U isto vrijeme, uka-
zivalo je i na njegov pozitivan stav prema poetskoj
tradiciji, kako to ocjenjuje DurakoviÊ u svojoj knjizi
Orijentologija ‡ univerzum sakralnoga teksta:

[U] tahmisu metapjesma ima zadani kalup u proto-
pjesmi; u njoj je veÊ zadana tema / motiv i zadana joj
je forma. Time su moguÊnosti metapjesme suæene, u
izvjesnom smislu, jer ona ne kreira ni motiv ni formu.
Meutim, njen cilj je da pokaæe kako uvaæava i izvanred-
no poznaje tradiciju i njenu poetiku, na jednoj strani,
a na drugoj strani ima zadatak da se nadmeÊe s autori-
tetom tradicije koju, zapravo, usavrπava. (311-12)

U tom smislu, kao πto je veÊ najavljeno, bit Êe
ilustrativno sagledati taj knjiæevni postupak na kon-
kretnom primjeru tahmisa pjesnika Hayâlîja, napisa-
nog na stihove njegovog mecene, uzora u pjesniπtvu,
izvora egzistencije i apsolutne moÊi ‡ sultana Sulej-
mana VeliËanstvenog4.

TAHMIS GAZELA SULTANA SULEJMANA

Nek se ne nada spokoju onaj tko vjernu dragu traæi
Nek ne dolazi u ulicu ljubavi onaj tko Ëast i ugled traæi
Srce Êe ranama ispuniti onaj tko dragu s licem poput tulipana traæi
Ne Ëudi ako krv proguta onaj tko dragu s rubinskim usnama traæi
Na ovom putu duπu Êe izgubiti onaj tko kose gospodarice tame traæi

2 Sultan Sulejman VeliËanstveni smatra se najplodnijim
osmanskim pjesnikom. Njegov Divan, zbirka poezije sadræi 15
935 distiha, od toga Ëak 2 799 pjesama u formi gazela na osman-
skom turskom jeziku. V.: M. Isen, A. F. Bilkan, T. I. Durmuù (2012)

3 Lotman, J. M. (1976) Struktura umetniËkog teksta. Beograd:
Nolit.

4 Za osmanske pjesnike biti u blizini sultana znaËilo je biti
blizu izvora moÊi i egzistencije. V.: õnalcík (2003), ∆atoviÊ (2014).



73

Onaj tko uz napor do Kabe svoga cilja usp’je dospjeti
Svoju duπu Êe bez ustezanja ærtvovati, æivot neÊe æaliti
Pjesmu zaljubljenih ne moæe svaki poËetnik skladati
Ja Êu radi tvoje kose, bogobojaznost i spokoj izgubiti
Ja sam onaj πto na sudnjem danu zunnar5 traæi

Srce u svojoj lijenosti ne pokazuje dragoj poπtovanja dovoljno
Kao leptir oko svake vatre oblijeÊe, i u vatri gori strpljivo
Jadno srce poput mojih rana krvavih u boju krvi se obojilo
Nije mu dosta u tvojoj ulici biti, srce se tvom dolasku ponadalo
Za blagodati raja ne mari onaj tko ljepotu i ljubav traæi

VjeËnu ljubav srcu, a duπu tijelu povjerenu Êeπ naÊi
Ako si æedna moje krvi se napij, taj uæitak ne traÊi
NestajuÊi u Ëistom dragulju srca suπtinu Êeπ pronaÊi
Na ovom svijetu samo Êe ga bol i nesreÊa snaÊi
Blago svog æivota troπi, onaj tko vjernu dragu traæi

O Hayâlî, nek ti je srce radosno, tugu zovi prijateljicom
Nek ti je duπa ispunjena, ne optereÊuj se vanjπtinom
Ako te ljubav obasja smatraj je svjetloπÊu svetom
O Muhibbî, prihvati patnju za nevjernom dragom
Jer bez ljubavi ostaje onaj tko se ne æeli osramotiti a dragu traæi

Tahmîs-i Gazel-i Sultân Süleymân Hân

‘Afiyetden çeksün el yâr-i vefâ-dâr isteyen
Kûy-í ‘íùka gelmesün nâmûs ile ‘âr isteyen
Sinesin pür-dâg ider bir lâle-rusâr isteyen
‘Kan yudarsa tan degül la’l-i leb-i yâr isteyen
Cân virür bu yolda bir zülf-i siyeh-kâr isteyen’

Ka’be-i maksûda ol kim irgürür sa’y ile yol
Câníní kurbân virür olmaz hayâtíndan melûl
Nagme-i ‘uùùâka âheng idimez her bî-usûl
‘Terk idüp zühd ü salâhí kílmíùam zülfün kabûl
Rûz-i mahùerde benem ey dôst zünnâr isteyen’

Yâre kalmaz hâtírí oldugína âvâre dil
Yandugína sabr ider pervânedür her nâre dil
Kanlu dâgum gibi boyandí kízíl kanlare dil
‘Kâni’ olmaz kûyûna vaslun diler bîçâre dil
Hîçe satdí cenneti ‘íùk ile dîdâr isteyen’

‘Iùk-i bâkî cândadur cân cismüm içre ‘âriyet
Teùne isen kanumí nûù eyle sahhan âfíyet
Cevher-i pâk-i mahabbetde fenâdur hâsiyet
‘Hâsíl eyle derd ü mihnet ‘âlem içre ‘âkíbet
Nakd-i ‘ömrün harc idüp yâr-i vefâ-dâr isteyen’

Gam nedîmündür Hayâlî kalbüni mesrûr tut
Zâhirün vîrâne eyle bâtínun ma’mûr tut
Salsa pertev cismüne nâr-i mahabbet nûr tut
‘Bî-vefâ yârun Muhibbî cevrini ma’zûr tut
Yârsûz kalur cihânda ‘aybsuz yâr isteyen’(úentürk 1999: 264)

5 Zunnar ‡ naziv za pojas koji su nosili krπÊanski sveÊenici u Osmanskom Carstvu. Postojala je fetva (πerijatskopravno miπljenje)
prema kojoj onaj tko se opaπe tim pojasom prestaje biti musliman.



74

3. TIPOLOGIJA CITATNOSTI

Iako je svijest o citatnosti kao intertekstualnom
postupku vezana za XX stoljeÊe, ovaj fenomen u knji-
æevnosti bio je prisutan mnogo ranije, kako u europ-
skim knjiæevnostima, tako i u knjiæevnostima orijen-
talno-islamskoga kulturnoga kruga. Kako smo u
uvodu veÊ naglasili, u teoretskom smislu problem
citatnosti u tahmisu analizirat Êemo na osnovi knjige
Teorija citatnosti Dubravke OraiÊ-ToliÊ koja pojam
citatnosti uvrπtava u jedan od tipova interteksualnih
relacija, definirajuÊi ga kao tekstualno podudaranje
ili ekvivalenciju izmeu vlastitog i tueg teksta. Auto-
rica dijeli citate prema odreenim kategorijama,
odnosno na osnovi njihovih citatnih signala, opsega
podudaranja s prototekstom, vrste prototeksta iz koga
potjeËu, njihove funkcije, i, konaËno, uspostavlja tipo-
logiju citatnosti, na osnovi kategorijalnoga citatnog
Ëetverokuta koji se temelji na semantiËkoj, sintak-
tiËkoj, pragmatiËkoj relaciji, te onoj u okviru globalne
kulturne funkcije. (1990:15-16)

Prvu kategoriju predstavljaju citati po citatnim
signalima, odnosno citati se dijele na prave i πifrirane.
Za prave citate karakteristiËni su vanjski citatni
signali, kao πto su: navodni znaci, drugi tip slova, toËni
podaci o prototekstu iz kojega potjeËu i sl. S druge
strane, πifrirani citati posjeduju unutarnje signale po-
put spominjanja naslova ili autora citiranog teksta u
bliæem ili daljem kontekstu. (OraiÊ-ToliÊ 1990:16)
Promatramo li tahmis u kontekstu tipologije citatnosti
prema citatnim signalima, svakako treba imati na umu
da se radi o tekstu napisanom u XVI. stoljeÊu, arap-
skim pismom i u specifiËnoj pjesniËkoj formi. Navod-
ni znaci ili pisanje kurzivom jesu, prije svega, odlike
grafije i interpunkcije europskih jezika. Kako osman-
ski turski jezik ne poznaje velika i mala slova, kurziv,
niti navodne znake, takvi citatni signali ne mogu se
smatrati validnim za arabiËki tekst. Kada je rijeË o
tahmisu, njegov najuoËljiviji citatni signal je pseudo-
nim pjesnika na Ëije stihove je spjevan tahmis, kao i
strogo odreena forma tahmisa, koja precizno definira
poziciju prototeksta u odnosu na vlastiti tekst. Naime,
tradicionalno utvren raspored tri stiha vlastitog teksta
nakon kojega slijede dva stiha citiranog teksta moæe
se promatrati kao vanjski citatni signal. Takoer,
navoenje pseudonima Muhibbî u posljednjem distihu
jasno ukazuje na autorstvo citiranih stihova, odnosno
na to da njih nije napisao pjesnik Hayâlî nego sultan
Sulejman VeliËanstveni.

Tradicionalno utvrena forma tahmisa determini-
rajuÊa je i kada je u pitanju tipologija citata prema
opsegu njihova podudaranja s prototekstom. Naime,
u kontekstu podjele citata autorice OraiÊ-ToliÊ koja
razlikuje potpune, nepotpune i vakantne ili prazne ci-
tate, sam povod pisanja tahmisa, odnosno namjera
pjesnika da reproducira i afirmira knjiæevnu tradiciju
ponukat Êe nas da a priori kaæemo kako je rijeË o
pravim citatima. (1990:18) Zapravo, osmanski pjesni-
ci, pa tako i Hayâlî, piπuÊi tahmis ni na koji naËin

nisu æeljeli skriti svoj citatni postupak veÊ upravo
suprotno, cilj im je bio odmjeriti vlastite snage s citi-
ranim tekstom. Stoga karakteristike forme tahmisa
zahtijevaju od pjesnika da potpuno citira prototekst.
Ipak, kada usporedimo Hayâlîjev citat Muhibbîjevoga
gazela s istim gazelom u kritiËkom izdanju Divana
Sulejmana VeliËanstvenog, moæemo uoËiti izvjesne
razlike. Nepodudaranja se prije svega ogledaju u upo-
trebi razliËite leksike na pojedinim mjestima, npr. u
kritiËkom izdanju stih “Hîçe satdí cenneti ‘íùk ile dîdâr
isteyen” stoji u obliku “Hîçe almaz cenneti ‘íùk ile
dîdâr isteyen” a oba u osnovi znaËe “Onaj koji traæi
ljepotu lica drage i ljubav ne mari za raj”. U prvom
sluËaju susreÊe se glagol satmak πto znaËi prodati, a
u drugom almak u znaËenju uzeti, oba u konstrukciji
s rjeËcom hîç (iπta/niπta). U prvom sluËaju stih bi se
mogao prevesti kao “Onaj ko traæi ljepotu lica drage
i ljubav raj u bescjenje (ni za πto) prodaje”, dok je u
drugom frazem “hîçe almak” u znaËenju ne pridavati
znaËenje, ne mariti za neπto i sl. Obje glagolske kon-
strukcije kao bliskoznaËnice ne utjeËu bitno na pro-
mjenu semantike stiha. S druge strane, obje se sastoje
od jednakog broja zatvorenih slogova πto ne mijenja
metriku pjesme.

SliËan sluËaj je i sa stihom “Nakd-i ‘ömrün harc
idüp yâr-i vefâ-dâr isteyen”, koji u kritiËkom izdanju
glasi “Nakd-i ‘ömrün harc ider yâr-i vefâ-dâr isteyen”
(Blago svog æivota troπi, onaj tko vjernu dragu traæi),
gdje je u prvom sluËaju upotrijebljen gerund na ip
glagola itmek (etmek), a u drugom trajni prezent istoga
glagola. To odstupanje, takoer, nije donijelo znaËaj-
niju promjenu na semantiËkom nivou jer gerund na
ip koji u suvremenom turskom jeziku oznaËava radnju
koja prethodi radnji finitnoga glagolskog oblika, u
osmanskom turskom jeziku imao je mnogo πiru upo-
trebu koja se Ëesto podudarala sa znaËenjem trajnog
prezenta. I u pogledu metrike to odstupanje ne znaËi
promjenu stope jer u obje verzije su dva zatvorena
sloga. Vaæno je spomenuti da autor kritiËkog izdanja
Coùkun Ak navodi da je u jednom od rukopisa prisutna
upravo verzija koju nalazimo i u Hayâlîjevom tahmi-
su.6

Ta Ëinjenica otvara pitanje koji je predloæak Mu-
hibbîjevoga gazela imao pjesnik Hayâlî. Iz danaπnje
perspektive, u nedostatku izvora koji bi upuÊivali na
to, veoma je teπko rekonstruirati na osnovi kojeg
predloπka je pjesnik Hayâlî realizirao svoj citatni po-
stupak. Takoer, vrlo je moguÊe da on nije citirao
gazel na osnovi nekoga rukopisnog primjerka veÊ po
sjeÊanju, odnosno prema usmenom kazivanju πto ne
iznenauje ako znamo da se na osmanskom dvoru
poezija recipirala uglavnom usmeno. Naime, osman-
ski dvor njegovao je pjesniËke skupove gdje se reciti-
rala poezija koja se Ëesto uËila napamet i tako pre-

6 Ak, Çoùkun. Muhibbî Divaní-õzahlí Metin Kanuni Sultan
Süleyman. Tom 2. Trabzon: Trabzon Valiliüi Yayínlarí, 2007.
Gazel 2054.



75

nosila dalje. (Andrews 2000: 153) Takva dominacija
usmene kulture uvjetovala je odreena odstupanja u
razliËitim verzijama pojedinih pjesama, πto zahtijeva
poseban oprez prilikom ocjene opsega podudaranja
citata s prototekstom. Stoga nepodudaranje citata s
izvornim tekstom u ovom sluËaju ne znaËi namjeru
pjesnika Hayâlîja da se poigra s kanonskim tekstom
veÊ moæe ukazivati na to da je raspolagao razliËitom
verzijom Muhibbîjevih stihova.

Nadalje, u kategorizaciji citata autorica OraiÊ-
-ToliÊ uspostavlja kriterij citatnosti prema vrsti pro-
toteksta razlikujuÊi intrasemiotiËke (tekst i podtekst
pripadaju istoj umjetnosti), intersemiotiËke (podtekst
pripada drugim umjetnostima) i transsemiotiËke citate
(podtekst uopÊe ne pripada umjetnosti). (1990:21) U
sluËaju Hayâlîjevog tahmisa radi se o intrasemiotiËkim
citatima jer i tekst i podtekst pripadaju istoj umjetnosti,
tj. citatni suodnos se uspostavlja na relaciji knjiæev-
nost: knjiæevnost. Kada je pak u pitanju kriterij tipolo-
gije citata po funkciji, prema OraiÊ-ToliÊ, postoje refe-
rencijalni i autoreferencijalni citati. Referencijalni
citati su orijentirani na prototekst i upuÊuju na njegov
smisao, dok su autoreferencijalni orijentirani na tekst
u koji je ukljuËen i njegov smisao. (1990:30) U pri-
mjeru “Tahmisa gazela sultana Sulejmana” tradicio-
nalne norme pisanja tahmisa nas potiËu da kaæemo
da se radi o referencijalnim citatima jer pjesnik koji
je autor tahmisa mora zadræati smisao prototeksta, a
svoj tekst uklopiti u njega ne samo semantiËki veÊ i u
pogledu rime i metrike.

KonaËno, govoreÊi o citatnosti kao semiotiËkom
sustavu OraiÊ-ToliÊ uvodi termin kategorijalnoga
citatnog Ëetverokuta. Prema autorici, prvu stranicu
tog Ëetverokuta Ëini semantiËka relacija (odnos izme-
u oznaËitelja i oznaËenog), drugu sintaktika (odnos
meu elementima unutar sustava), treÊu pragmatika
(odnos izmeu znaka i korisnika), i Ëetvrtu globalna
kulturna funkcija “koju tekst u cjelini svih svojih rela-
cija obavlja u sklopu kulturnog sustava kome pripa-
da”. (1990:33)

Na semantiËkoj razini citatnosti osnovno pitanje
odnosi se na generiranje znaËenja u susretu teksta i
citata, u ovom sluËaju gazela Sulejmana VeliËan-
stvenog i novog teksta, odnosno Hayâlîjevog tahmisa.
Citirani stihovi gazela semantiËki dominiraju tahmi-
som, odnosno stihovi koje je dodao Hayâlî nastali su
oponaπanjem uzora ‡ prototeksta ne samo u pogledu
sadræaja veÊ i u pogledu forme. Iako u gazelu ne moæe-
mo govoriti o jedinstvu teme u modernom znaËenju,
pa tako ni u tahmisu kao cjelini, imitacija na seman-
tiËkom nivou prisutna je, prije svega, u okviru pojedi-
naËnih strofa. Naime, svaki citirani distih diktirat Êe
temu strofe tahmisa u koju je integriran. SemantiËkoj
podreenosti teksta tahmisa citatima doprinosi i rima
koja je veÊ zadana unutar citiranoga gazela. Sama
Ëinjenica da rima, ponekad izraæena odreenom lekse-
mom ili Ëak cijelom predikatskom frazom, determinira
jedinstvo znaËenja, moæe se uoËiti veÊ u prvoj strofi:

Nek se ne nada spokoju onaj tko vjernu dragu traæi
Nek ne dolazi u ulicu ljubavi onaj tko Ëast i ugled traæi
Srce Êe ranama ispuniti onaj tko dragu s licem poput

tulipana traæi
Ne Ëudi ako krv proguta onaj tko dragu s rubinskim usnama

traæi
Na ovom putu duπu Êe izgubiti onaj tko kose gospodarice

tame traæi

Patnja i ærtvovanje kao neizostavni dio predanosti
u ljubavi osnovno su znaËenje stihova teksta i proto-
teksta. SliËno je i s drugim strofama, a osobito je za-
nimljivo da se u drugoj strofi religijski kontekst koji
je prisutan u citiranom distihu “Ja Êu radi tvoje kose,
bogobojaznost i spokoj izgubiti/Ja sam onaj πto na
sudnjem danu zunnar traæi” susreÊe veÊ i u prvom
stihu teksta autora tahmisa “Onaj tko uz napor do Kabe
svoga cilja usp’je dospjeti”. Naime, religijski motivi
kao πto su bogobojaznost, sudnji dan, zunnar determi-
nirali su i upotrebu islamskoga religijskog simbola ‡
Kabe prvom stihu, πto ukazuje na subordiniranost
teksta u odnosu na citat.

Podreenost Hayâlîjevog teksta u odnosu na pro-
totekst zapaæa se i na sintaktiËkoj razini. Stihovi pjes-
nika Hayâlîja subordinirani su u odnosu na citate,
Ëemu posebno pridonosi forma, rima i atmosfera koju
je pjesnik prema naËelima tradicije svakako trebao
oËuvati. Na nivou sintaktike, odnosno unutar teksta
kao mikrosustava, oni su subordinirani u odnosu na
citate. S druge strane, promatrano πire u sustavu kul-
ture, odnosno na razini æanrovsko medijalnog sustava,
odnos prototeksta i autoteksta odreen je okvirima
tradicije pisanja tahmisa koja podrazumijeva da
autotekst afirmira i imitira prototekst, kako u pogledu
forme, tako i sadræaja, unutar knjiæevne tradicije kojoj
pripada.

Knjiæevna tradicija ima znaËajnu ulogu i u analizi
tahmisa na pragmatiËkoj razini “kategorijalnog citat-
nog Ëetverokuta”. Pripadnost recipijenta osmanskoj
knjiæevnoj tradiciji u πirem, to jest, poznavanje osman-
ske lirike XVI stoljeÊa u uæem smislu jest preduvjet
za odgovarajuÊu recepciju i interpretaciju tahmisa. To
znaËi da Êe recipijent moÊi prepoznati æanr, odnosno
formu i samim tim usmjeriti svoju percepciju teksta,
ocijeniti kvalitetu citatnog postupka i novonastalog
teksta u odnosu na prototekst, te eventualno ‡ kod
afirmiranih pjesama ‡ prepoznati porijeklo citata,
odnosno prototekst. Recipijent koji ne pripada danoj
interpretativnoj zajednici teπko se moæe snaÊi u tekstu
tahmisa, odnosno, on ne spada u grupu primatelja
prema kojoj je orijentiran citatni tekst, i njegov obzor
receptivnog oËekivanja svakako Êe se razlikovati od
onoga kanoniziranog orijentalno-islamskom knjiæev-
nom tradicijom.

Koliko je pripadnost odreenoj kulturi primatelja
citatne poruke znaËajna na pragmatiËkoj razini, toliko
je i odreena kultura bitna, kao sustav u kojemu citatni
tekst obavlja globalnu kulturnu funkciju, πto je pitanje
kojim se bavi posljednja stranica “kategorijalnog citat-
nog Ëetverokuta”. Drugim rijeËima, odgovara na pita-



76

nje radi li se o reprezentaciji tueg teksta i kulture,
πto bi se moglo definirati kao “vertikalna kulturna
tradicija” ili, pak, prezentaciji vlastitog teksta i vlastite
kulture, πto se realizira unutar “horizontalne kulturne
tradicije”. Tahmis kao poetski æanr, pa tako i tahmis
pjesnika Hayâlîja, usmjeren je oËuvanju i afirmiranju
te tradicije, a time i potvrivanju postojeÊe kulturne
tradicije i konvencionalnog obzora Ëitateljskog oËe-
kivanja, πto bi se definiralo kao reprezentacija tueg
teksta i kulture. Naravno, kada je u pitanju osmanska,
odnosno orijentalno-islamska knjiæevna tradicija,
teπko ju je a priori definirati kao horizontalnu, od-
nosno, vertikalnu knjiæevnu tradiciju; ipak, nakon
odreenog perioda razvoja, ona je svakako postala
“vertikalna kulturna tradicija” koja je opstajala upravo
odræavanjem autoriteta po vertikali. U tom smislu, i
tahmis kao poetska forma, s obzirom na to da se u
osmanskoj knjiæevnosti pojavljuje tek u XV stoljeÊu,
svakako je produkt vertikalne kulturne tradicije i tako
ga treba promatrati.

Takav zakljuËak vraÊa nas na poËetak, odnosno
polazne stavove autora koji ocjenjuju klasiËnu osman-
sku knjiæevnost, tj. orijentalno-islamsku knjiæevnu
tradiciju u πirem smislu kao konvencionalnu epohu
kojom je vladala poetika istovjetnosti. Forma tahmisa
upravo je reprezentativan primjer percepcije tradicije
kao riznice koju treba oponaπati i reproducirati. S
druge strane, u konkretnom sluËaju Tahmisa pjesnika
Hayâlîja taj knjiæevni postupak ne svjedoËi samo o
tradiciji koja se nastoji afirmirati i oËuvati, veÊ ukazuje
i na pjesnikov ukus, njegove uzore i autoritete u pjes-
niπtvu, te stvaralaËku moÊ da odgovori zahtjevima
tradicionalno strogo utvrene forme.

LITERATURA

Ak, Çoùkun (2007) Muhibbî Divaní-õzahlí Metin :
Kanuni Sultan Süleyman. Trabzon: Trabzon Valiliüi Yayín-
larí.

Andrews, Walter G. (2000) úiirin Sesi, Toplumun
úarkísí. Prev. Tansel Güney. Istanbul: õletiùim Yayínlarí.

∆atoviÊ, Alena (2014) The rhetoric of space in Ottoman
lyric poetry. U: Neohelicon 41/2014, Budimpeπta.

Devellioülu, Ferit (1998) Osmanlíca ‡ Türkçe Ansiklo-
pedik Lûgat. 15. baskí. Ankara: Aydín Kitabevi Yayínlarí.

Dilçin, Cem (1995) Örneklerle Türk úiir Bilgisi. Anka-
ra: Türk Dil Kurumu Yayínlarí.

DurakoviÊ, Esad (2007) Orijentologija ‡ univerzum
sakralnoga teksta. Sarajevo: Tugra.

DurakoviÊ, Esad (2005) Prolegomena za historiju knji-
æevnosti orijentalno-islamskoga kruga. Sarajevo: Connec-
tum.

Faroqhi, Suraiya (2002) Osmanli Kültürü ve Gündelik
Yaùam. Prev. Elif Kílíç. Istanbul: Tarih Vakfí.

Genette, Gérard (1997) Palimpsestes ‡ Literature in
the Second Degree. Prev. Channa Newman & Claude Dou-
binsky. Lincoln and London: University of Nebraska Press.

Gibb, E. J. Wilkinson (1999) Osmanlí úiir Tarihi. (I-
-IV) Prev. Ali Çavuùoülu. Ankara: Akçaü Yayínlarí.

Halman, Talât Sait (ur.) (2006) Türk Edebiyatí Tarihi
II. Istanbul: TC Kültür ve Turizm Bakanlíüí Yayínlarí.

Inalcík, Halil (2003) úâir ve Patron. Ankara: Doüu
Batí Yayínlarí.

õsen M., Bilkan A.F., Durmuù T.I. (2012) Sultanlarín
úiirleri úiirlerin Sultanlarí. Istanbul: Kapí Yayínlarí.

IvanetiÊ, Nada (2005) Frazemska intertekstualnost i
njena recepcija. U: Semantika prirodnog jezika i metajezik
semantike. Zagreb ‡ Split: Hrvatsko druπtvo za primijenjenu
lingvistiku. 345-355.

Kalpaklí, Mehmed (2006) Osmanlí ùiir akademisi:
Nazire U: Halman, Talât Sait (ur.) Türk Edebiyatí Tarihi.
Tom II. IIIIIstanbul: TC Kültür ve Turizm Bakanlíüí Yayínlarí.
133-38.

Lotman, Jurij M. (1976) Struktura umetniËkog teksta.
Prev. Novica PetkoviÊ. Beograd: Nolit.

Macit, Muhsin (2002) Divan Estetiüi. U: õsen M., Macit
M., Horata O., Kílíç F., Aksoyak õ.H. (ur.) Eski Türk
Edebiyatí El Kitabí. Ankara: Grafiker Yayínlarí.

MakoviÊ Z., MedariÊ M., OraiÊ D., PavliËiÊ. P. (ur.)
(1988) Intertekstualnost & intermedijalnost. Zagreb: Zavod
za znanost o knjiæevnosti Filozofskog fakulteta u Zagrebu.

Mengi, Mine (2002) Eski Türk Edebiyatí Tarihi.
Ankara: Akçaü Yayínlarí.

Moranjak-BamburaÊ, Nirman (2003) Retorika tekstual-
nosti. Sarajevo: Buybook.

MuftiÊ, Teufik (1984) Arapsko-srpskohrvatski rjeËnik.
I-II. Sarajevo: Starjeπinstvo Islamske zajednice u SR Bosni
i Hercegovini, Hrvatskoj i Sloveniji.

Nametak, Fehim. (2007) Pojmovnik divanske i te-
savvufske knjiæevnosti. Sarajevo: Orijentalni institut.

OraiÊ-ToliÊ, Dubravka (1990) Teorija citatnosti. Za-
greb: GrafiËki zavod Hrvatske.

Orr, Mary (2005) Intertextuality: Debates and Con-
texts. Cambridge: Polity Press.

úemseddin Sami (1996) Kâmûs-í Türkî. Istanbul: Çaürí
Yayínlarí.

úentürk, Ahmet Atilla (1999) Osmanlí úiir Antolojisi.
Istanbul: Yapí Kredí Yayínlarí.

Tanpínar, Ahmet Hamdi (1999) Eski úiir. U: Mehmed
Kalpaklí (ur.) Osmanlí Divan úiiri Üzerine Metinler.
Istanbul: Yapíkredi Yayínlarí. 78-80.

SUMMARY

CITATION IN CLASSICAL OTTOMAN
LITERATURE: THE POET HAYÂLÎ’S TAHMIS

The poetics of classical Ottoman literature is
based on imitation, which means repetition and re-
production of canonical texts that has obliged each
new text to assume a dialogue with tradition and use
specific intertextual forms. Among the intertextual
procedures of classical Ottoman literature a pride of
place is reserved for tahmis as the most used poetic
form based on an explicit citing of the poetry by re-
nowned authors. The article examines the phenom-
enon of citation in the tahmis using the theoretical
model of the typology of citation by Dubravka OraiÊ-
ToliÊ. As a representative sample a tahmis by the poet
Hayâlî     is chosen, his author being one of the most
famous sixteenth-century court poets. The tahmis is
written according to a pattern, that of a gazelle by the
poet’s patron and his poetic role-model, Sultan Su-
leiman the Magnificent.



77

“Novi” Evlija »elebi: autograf “Putopisa”

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 3. 10. 2014.

Nenad MOA»ANIN
Kornelija JURIN STAR»EVI∆
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

UKRATKO O EVLIJI

Biografski podaci o Evliji »elebiju (1611. Istan-
bul ‡ 1683/4?), njegovu podrijetlu, obitelji, obrazo-
vanju i privatnom æivotu vrlo su oskudni i mogu se
doznati jedino iz onoga πto je sam rekao o sebi u
vlastitom djelu jer do sada nisu pronaene referencije
o Evliji u bilo kojem drugom onodobnom izvoru.
Potjecao je iz situirane turske obitelji koja je imala
dobre prijateljske i rodbinske veze na Porti. Otac mu
je bio starjeπina zlatara na sultanskome dvoru, a majka
Kavkaskinja bila je u srodstvu s nekolicinom utjecaj-
nih osoba u Carstvu (primjerice s bosanskim begler-
begom Melek Ahmed-paπom) kojima Êe se Evlija
kasnije pridruæiti kao pratnja na pohodima. Tijekom
djetinjstva i mladosti stekao je dobro obrazovanje u
poznavanju islamskih znanosti i vjerske tradicije te
osmanske umjetnosti. Pohaao je niæu (mekteb) i viπu
(medresu) islamsku πkolu te je izuËio za hafiza, imama
i mujezina. Lijepim i melodioznim glasom znao je
recitirati cijeli Kur’an napamet te se po tim postignu-
Êima mogao svrstati u niæu ulemu. Svladao je pjeva-
nje, muziciranje i umijeÊe kaligrafije. Dvije se godine
πkolovao i kao paæ u sultanskoj palaËi, nakon Ëega je
postao spahija.1 Svestrano obrazovanje priskrbilo mu
je nadimak “Ëelebi“, πto je bila konvencionalna titula
za πkolovane i rafinirane ljude u Carstvu onoga doba.2

Usprkos postignutom obrazovanju, Evlija nije imao
ambicije za nastavak karijere u dræavnoj sluæbi nego
se radije 1640. godine zaputio na svoje prvo putovanje
u grad Bursu na zapadu Anadolije. Od tada je sljedeÊih
Ëetrdesetak godina proveo na gotovo neprekidnim
putovanjima tijekom kojih je stekao bogato æivotno
iskustvo i praktiËna znanja, koja su nadopunjavala
skolastiËko obrazovanje. Postao je “profesionalni put-
nik” putujuÊi uglavnom kao pratnja osmanskih pro-
vincijskih dostojanstvenika poput beglerbegova
kojima je bio povjerenik, tajnik, glasnik i prijatelj.

Ponekad je obavljao duænost popisivaËa i poreznika,
a ponekad imama i mujezina na vojnim pohodima.
Nije se libio ni prikljuËivati odredima osmanskih
krajiπkih ratnika koji su provaljivali na protivniËki
teritorij radi pljaËke. Znao je obavljati i posredniËke,
pregovaraËke i diplomatske aktivnosti. Tako je obiπao
gotovo svaki kutak prostranoga Carstva, ali i dobar
dio susjednih zemalja Habsburπke Monarhije i Mle-
taËke Republike. Znanstvenici koji su prouËavali
Evlijin æivot i osobnost opisuju ga kao vrlo osebujnu
liËnost, koju su krasile bistrina uma i pronicljivost,
radoznalost i duhovitost, sposobnost zapaæanja i do-
sjetljivost, kao i nevjerojatan interes za svijet koji ga
je okruæivao.3 Osobito je volio prouËavati povijest,
kulturu i jezike naroda i krajeva s kojima je dolazio u
dodir. Cijeli svoj æivotni vijek ostao je svjetski putnik
koji se vjerojatno nikada nije oæenio niti ostavio po-
tomstvo iza sebe.4  Vrijedi navesti njegov komentar
na temu uzajamnog napadanja i haranja na osmansko-
hrvatskom pograniËnom prostoru, koji i danas zvuËi
nevjerojatno moderno, πtoviπe “filozofski”, a koji go-
vori mnogo o njegovoj individualnosti: “svijet je
maskenbal” (bir eülence maskara dünyâdír).5

Godine 2011, na 400. godiπnjicu Evlijinog roe-
nja, UNESCO ga je proglasio “Ëovjekom godine”, a
Europsko vijeÊe “jednom od 20 osoba koje Ëovje-
Ëanstvu u 21. stoljeÊu pokazuju put”.6 Te su se godine
diljem svijeta odræavale razliËite sveËanosti i skupovi
posveÊeni prouËavanju æivota i djela ovoga velikoga
svjetskog putopisca. Jedan od navedenih znanstvenih
skupova, na kojemu je bilo i turkologa iz Hrvatske,
odræan je od 26. do 30. rujna 2011. u tri turska grada
istovremeno ‡ u Istanbulu, Kütahyi i Bursi, odnosno

1 Biografske podatke o Evliji donose ©abanoviÊ, Hazim.
“Evlija »elebi i njegov Putopis“ u: »elebi, Evlija. Putopis. Odlomci
o jugoslovenskim zemljama (preveo Hazim ©abanoviÊ). Sarajevo,
1967, str. 21- 41, te Dankoff, Robert. An Ottoman Mentality. The
World of Evliya Çelebi. Leiden ‡ Boston, 2006, str. 9-32.

2 Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 115-116.

3 ©abanoviÊ, H. “Evlija »elebi i njegov Putopis”, str. 40-41;
Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 82, 151-152.

4 Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 118.
5 Evliyâ Çelebi bin Derviù Mehemmed Zillî, Evliyâ Çelebi

Seyahatnâmesi Topkapí Sarâyí Kütüphanesi Baüdat 307 Numaralí
Yazmanín Transkripsiyonu ‡ Dizini (priredili: Yücel Daülí ‡ Seyit
Ali Kahraman ‡ õbrahim Sezgin), V. Knjiga, Istanbul, 2001, str.
275.

6 AndriÊ, Marta. “Simpozij o Evliji »elebiju (Symposium
about Evliya Celebi)“. Scrinia Slavonica: godiπnjak Podruænice
za povijest Slavonije, Srijema i Baranje Hrvatskog instituta za po-
vijest, 12, 2012, str. 377.



78

u gradovima koji se simboliËki veæu uz Evlijino dje-
tinjstvo, podrijetlo predaka i prvo putovanje.7

INTERES ZA EVLIJINO DJELO

Pozornost svjetske znanstvene javnosti na djelo
Seyahatnâme prvi je skrenuo osmanist Joseph von
Hammer Purgstall koji je u svojoj opseænoj povijesti
Osmanskog Carstva objavljenoj 1815. godine koristio
podatke iz prva dva sveska koje je pronaπao. Kasnije
je objavio i detaljne saæetke tih svezaka na engleski
jezik.8 Dugo nakon toga Evlijino djelo nije izazvalo
gotovo nikakav interes znanstvenika izuzev πto je
1889. godine ©emsuddin Sami-beg u svom historij-
sko-geografskom leksikonu napisao kratku biljeπku
o piscu.9

Krajem 19. stoljeÊa u Pertev-paπinoj biblioteci u
derviπkoj tekiji Selimiji u Uskudaru pronaeno je svih
deset svezaka Evlijinog djela. Nakon prijedloga ugled-
noga turskog pisca i povjesniËara Nedæipa Asima da
se to djelo uËini dostupnim publici u Carstvu, zapoËelo
se s tiskanjem Seyahatnâme u okviru Ëasopisa õkdam
Gazetesi koji je izlazio u Istanbulu. Prva Ëetiri sveska
objavljena su 1896/97. godine, peti svezak 1897/98.,
a πesti 1900. godine.10 Objavljivanje se odvijalo u
vrijeme autokratskog reæima sultana Abdulhamida II
(1876-1909) koji je gorljivo nastojao na kulturnoj
modernizaciji Carstva i tijekom Ëije vladavine je
znatno poveÊano tiskanje knjiga i novina. No tada je
na snazi bila oπtra cenzura kojoj je podvrgnut i Evlijin
rukopis iz kojega su izbaËeni, iz perspektive ondaπnje
sultanske vlasti svi nepoÊudni sadræaji (uglavnom ne-
gativna proroËanstva o osmanskoj dinastiji).

Zbog nepovoljnih politiËkih okolnosti i ratnih
zbivanja u I. svjetskom ratu (1914-1918) i ratu za tur-
sku nezavisnost (1918-1923), s objavljivanjem ostalih
svezaka se stalo na duæe vrijeme. S tim je poslom
nastavilo tek Tursko historijsko druπtvo (Türk Tarih
Kurumu) i Ministarstvo prosvjete (Ma’arif Vekaleti)
Republike Turske, tako da su sedmi i osmi svezak
svjetlo dana ugledali 1928. godine, deveti 1935, a
deseti posljednji svezak tri godine kasnije.11 NajveÊi
dio Evlijina rukopisa tiskan je na osmanskom turskom
jeziku i arabiËkom pismu, osim posljednja dva sveska
koji su objavljeni u latiniËkom transkriptu. Jedan pri-
mjerak te tiskane verzije dostupan je i u Orijentalnoj
zbirci Hrvatske akademije znanosti i umjetnosti u
Zagrebu.

Nakon objavljivanja prvih svezaka u Istanbulu,
Seyahatnâme postaje predmet prouËavanja osmanista
i turkologa diljem Europe. Gotovo istovremeno se po-

javljuje i interes u zemljama u regiji jer je uoËeno da
se u djelu iznimno mnogo piπe o Bosni, Maarskoj,
Srbiji, Hrvatskoj i Bugarskoj. VeÊ oko 1900. godine
pojedini dijelovi Seyahatnâme poËinju se prevoditi
na juænoslavenske jezike te su tako tijekom desetljeÊa
brojni autori viπe ili manje uspjeπno preveli i objavili
pojedine ulomke (P. Jazvo, D. »ohadæiÊ, S. F. Kemu-
ra, J. RadoniÊ, M. R. DeliÊ, G. ElezoviÊ, F. Spaho, A.
©opov). Neki su prevodili izravno s osmanskog pred-
loπka, a neki pak s nekoga drugog jezika na koje je
Evlijino djelo u meuvremenu bilo prevedeno (pri-
mjerice, s maarskoga). 12 No, sve su to bili vrlo kratki
ulomci Ëija izdanja uglavnom nisu zadovoljavala kri-
terije objavljivanja grae na znanstveno prihvatljiv
naËin. Tek je prijevod Hazima ©abanoviÊa, uglednoga
bosansko-hercegovaËkog orijentalista, ispunio te
kriterije. Godine 1954. u izdanju nakladniËkog podu-
zeÊa “Svjetlost” iz Sarajeva objavljena je prva knjiga
odabranih dijelova Seyahatnâme na 290 stranica pod
naslovom “Putopis: Odlomci o jugoslovenskim zem-
ljama”. Godine 1957. objavljena je druga knjiga na
268 strana. Iste je godine objavljeno i drugo dopunjeno
izdanje prve knjige. Kao πto naslov govori, ©abanoviÊ
je odluËio prevesti i objaviti sve one dijelove iz V,
VI, VII. i VIII. sveska u kojima Evlija opisuje svoje
kretanje po zemljama koje su u vrijeme kad je ©aba-
noviÊ prevodio navedeno djelo bile sastavnice FNR /
SFR Jugoslavije. Godine 1967. u izdanju istog izda-
vaËkog poduzeÊa objavljena je dopunjena i objedinje-
na verzija “Putopisa” koja se sastoji od 682 strane s
10 dodatnih stranica, popraÊena terminoloπkim ko-
mentarima, indeksom geografskih i topografskih nazi-
va, indeksom osobnih imena i etniËkih naziva. Drugo
izdanje te verzije objavljeno je 1973. godine na 705
stranica, 1979. godine na 702 stranice, a ponovljeno
izdanje 1996. godine u izdanju nakladniËke kuÊe “Sa-
rajevo ‡ Publishing” opet na 702 stranice. S obzirom
na brojna izdanja koja je doæivjela knjiga “Putopis:
odlomci o jugoslovenskim zemljama”, moæemo ustvr-
diti da je interes ËitalaËke publike na prostorima bivπe
Jugoslavije za Evlijino djelo bio vrlo velik.

SEYAHATNÂME KAO POVIJESNI IZVOR

Ocjene o vaænosti i pouzdanosti Seyahatnâme kao
povijesnog izvora u svjetskoj su historiografiji vrlo
kontroverzne, te se tako mogu iπËitati sudovi koji ocje-
njuju to djelo kao prvorazredan izvor za razliËite vrste
istraæivanja do onih koji ga odbacuju kao zbirku iz-
miπljenih priËa.13 Primjerice, u turskoj historiografiji
dugo ga se nije tretiralo kao ozbiljno povijesno vrelo,

7 Ibid., str. 378.
8 ©abanoviÊ, H. “Evlija »elebi i njegov Putopis”, str. 9.
9 Ibid., str. 10.
10 Ibid., str. 10-11.
11 Ibid., str. 14.

12 Ibid., str. 11-12, 14-16.
13 Usporediti: ©abanoviÊ, H. “Evlija »elebi i njegov Putopis“,

str. 51; Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 153; History of the
Ottoman State, Society and Civilisation (ur. Ekmeleddin õhsa-
noülu), Istanbul, 2002, str. 72.



79

a nije ga se posebno cijenilo niti kao knjiæevno djelo
jer je svojom formom i jeziËnim izriËajem izlazio iz
strogih kanona osmanske knjiæevnosti klasiËnog do-
ba.14 Neki od razloga πto je bio izvrgnut oπtroj kritici
i postao predmet potcjenjivanja loπ su odabir ulomaka
koji su se s osmanskoga prevodili na suvremeni turski
jezik (uglavnom odlomci u kojima Evlija prenosi
lokalne legende, snove, Ëudnovate zgode i izmiπljenu
tradiciju), kao i mali broj ozbiljnih znanstvenih studija
koje su se bavile Evlijinim rukopisom.15 Evlijina vje-
rodostojnost znatno je naruπena i time πto su u par-
cijalno tiskanim izdanjima iz rukopisa izbacivane
formule i rijeËi kojima se autor ograivao od podataka
koje je prenosio iz drugog izvora, a da se nije osobno
osvjedoËio u njihovu utemeljenost.16 Tek u posljed-
njem desetljeÊu, paralelno s procesom revalorizacije
i reinterpretacije osmanskoga naslijea u Republici
Turskoj, pokuπava se iznova revalorizirati i Evlijin
rukopis. Pri tom vodeÊu ulogu ima Tursko jeziËno
druπtvo (Türk Dil Kurumu), krovna institucija za tur-
ski jezik, koja je izdala niz filoloπkih i lingvistiËkih
studija tematski usmjerenih na analizu Evlijinog stila
pisanja i izriËaja te organizirala spomenuti skup o
Evliji. Ta su istraæivanja, dopunjena nekim ranijim
prouËavanjima, neosporno dokazala da je Evlija kao
osoba s prirodnim darom za jezik, vlastiti pa donekle
i za strane, viπe nego pouzdan izvor. 17

Vrijednost Seyahatnâme kao povijesnog izvora
u jugoslavenskoj je historiografiji takoer bila upitna.
Neki povjesniËari su osporavali dokumentaristiËku
vrijednost djela i vjerodostojnost Evlije kao putopisca,
uz navode da je sklon “pretjerivanju”, “izmiπljanju” i
“fantaziranju”.  Osobito se to odnosilo na brojËane
podatke za koje se Ëesto tvrdilo da su pretjerani (pri-
mjerice, broj vjerskih objekata u nekom gradu, stanov-
nika, mahala itd.). Takoer su mnogo skeptiËnosti
izazivali nepoznati toponimi, pogreπno zapisana osob-
na imena, netoËni datumi, ne uvijek jasan itinerar,
“magloviti” opisi nekih zgoda i mjesta, pozivanje na
zapadne kronike i autore itd. Zbog navedenih razloga
brojne vrijedne spoznaje koje donosi “Putopis” nisu
bile dostatno koriπtene u jugoslavenskoj historiografiji
nego su se odbacivale kao neistinite i pretjerane.18

Generalni stav o Evliji mogao bi se svesti na ocjenu

Fehima Spahe da je “Evlija »elebija pisac pun fanta-
zije, koji traæi samo Ëudnovate stvari i pustolovine;
njemu su Ëesto draæe priËe nego historijska predanja,
pa u svojim prikazivanjima dosta puta i pretjera. Ako
mu to odbacimo, njegovo je djelo prava riznica kul-
turno-historijskih, folkloristiËkih i zemljopisnih poda-
taka”.19 I sam je ©abanoviÊ u uvodnoj studiji “Puto-
pisa” jasno upozorio na prednosti i mane Seyahatnâme
te se donekle ustezao od donoπenja definitivnog suda
o Evlijinoj pouzdanosti dok se pojedine obavijesti ne
sravne s drugim relevantnim izvorima. Kao vrlo sa-
vjestan znanstvenik nastojao je provjeravati Evlijine
navode kad god je to mogao i upozoravati na evidentne
greπke u njegovim kazivanjima. Neke neosporive ne-
dostatke pripisivao je samom Evliji i njegovoj bujnoj
maπti, a neke pak objektivnim okolnostima u kojima
je nastajalo djelo i njegova tiskana verzija. Naime,
©abanoviÊ je odlomke Seyahatnâme koji se odnose
na jugoslavenske krajeve prevodio na temelju istan-
bulskog izdanja koje je izlazilo od 1896/7. do 1938.
godine. Iako vrsni orijentalist i osmanist, povremeno
se nalazio u velikim mukama kako prevesti cenzuriran
i nejasan tekst. Stoga je u predgovoru “Putopisa” napi-
sao da u nekim sluËajevima uopÊe nije bilo jasno πto
pojedina mjesta znaËe i da su se reËenice mogle shva-
titi na viπe naËina. Nadalje, istaknuo je nemarnost
izdavaËa, ustvrdivπi da izdanju na temelju kojega je
prevodio nedostaje savjesnost. Prema njegovu miπlje-
nju, tiskano izdanje obiluje mnogim manama i krup-
nim nedostacima, tako da mi ne moæemo uvijek znati
koje mane i nedostatke djela moramo pripisati autoru,
a koje izdavaËu i drugim okolnostima. Prije svega tu
se zapaæa da je tekst samovoljno ispuπtan bez ikakva
obzira na vaænost izbaËenih mjesta za povezanost tek-
sta. Osim toga, tu su jezik i stil na najnevjerojatniji
naËin “korigirani i popravljani”, to jest na mnogim
mjestima je Evlijin neπto arhaiËan naËin izraæavanja
izmijenjen i modernizovan prema ukusu izdavaËa. Ima
takoer vrlo mnogo πtamparskih greπaka. Tu se nalaze
oblici, rijeËi i izrazi koji ne postoje u turkologiji, a
nastali su uslijed nepaæljivog Ëitanja ili nerazumije-
vanja pri Ëitanju. Zbog svega toga, a naroËito zbog
samovoljnog izbacivanja teksta, prevoenje je na
mnogim mjestima petog i πestog sveska bilo jako ote-
æano, pa sam pri tom Ëesto morao pribjegavati vlasti-
toj interpretaciji tih mjesta.20

AUTOGRAF

Najvaænija Ëinjenica koja je znatno izmijenila
miπljenje znanstvenika o znaËenju Evlijinog djela kao
relevantnoga povijesnog izvora je otkriÊe autografa.
Naime, osim rukopisa iz Pertev-paπine biblioteke, u

14 AndriÊ, M. Simpozij o Evliji, str. 377; Encyclopedia of the
Ottoman Empire (ur. Gabor Ágoston, Bruce Masters), New York,
2009, str. 210.

15 AndriÊ, M. Simpozij o Evliji, str. 379; The Encyclopaedia
of Islam, Vol. II, Leiden, Brill, 1991, pod EWLIYÂ »ELEBI, str.
718.

16 Ibidem.
17 Ibid., str. 279-380; Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str.

XV-XVI.
18 M. AndriÊ primjeÊuje da iz navedenih razloga saznanja iz

Evlijinog djela nisu koriπtena za pisanje Historije naroda Jugosla-
vije II, ugledne sinteze povijesti koja je tiskana 1959. u Zagrebu.
Vidjeti: AndriÊ, Marta. Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nin Bugünkü
Hírvatistan’í Anlatan Bölümlerinin Eski Yugoslavya Dillerine
Çevirileri ve Yankílarí. Rukopis, str. 3.

19 Spaho, Fehim. “Hrvati u Evlija »elebijinu Putopisu”,
Hrvatsko kolo, knj. XIII, 1932, 41-50, str. 43.

20 ©abanoviÊ, H. “Evlija »elebi i njegov Putopis”, str. 6.



80

Istanbulu je tijekom desetljeÊa pronaeno joπ nekoliko
prijepisa Seyahatnâme. Izmeu ostaloga, u paviljo-
nima Bagdad i Revan palaËe Topkapi u Istanbulu
pronaen je komplet za koji veÊina struËnjaka, poput
primjerice Richarda Kreutela, smatra da se radi o
izvornom Evlijinom rukopisu odnosno o autografu.21

To je otkriÊe dovelo do odluke da se spomenuti ruko-
pis transliterira i objavi kako bi bio pristupaËniji znan-
stvenoj javnosti. LatiniËki transkript svih deset sveza-
ka objavljivan je u Istanbulu u razdoblju od 1998. do
2007. godine u izdanju izdavaËke kuÊe Yapí Kredi
Yayínlarí pod naslovom Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi.
Tako je stotinu godina nakon izdanja prvih nekoliko
svezaka Seyahatnâme na temelju nepotpunog ruko-
pisa iz Pertev-paπine biblioteke izdana Evlijina izvor-
na verzija na temelju rukopisa iz paviljona Bagdad
(knjige I-V, VII-VIII) i Revan (knjiga VI). Knjige IX.
i X. tiskane su na temelju kombinacije nekoliko ruko-
pisa.22 Na pripremi toga izdanja radili su turski i svjet-
ski osmanisti (Y. Daülí, S. A. Kahraman, õ. Sezgin,
Z. Kurùun, R. Dankoff).

Kako su znanstvenici razliËitog profila poËeli te-
meljitije i intenzivnije prouËavati Evlijino djelo i
objavljivati svoja istraæivanja, tako su uoËene ozbiljne
razlike u rukopisu iz Pertev-paπine biblioteke u odnosu
na autograf, te je postalo mnogo jasnije da su neke
“pretjerane brojke”, “Ëudna imena” i “nelogiËnosti”
posljedica prepisivaËkih pogreπaka. Uz to, u autografu
je pronaeno i posve novog materijala. Navedene
razlike uvelike su potaknule proces revalorizacije i
pridonijele promjeni miπljenja pojedinih struËnjaka
o pouzdanosti Seyahatnâme kao povijesnog izvora.23

Slobodno se moæe ustvrditi da se u struËnim osmani-
stiËkim krugovima danas na Evliju i njegov putopis
gleda s uvaæavanjem. K tome, sada je posve sigurno
da niti ovaj autograf nije konaËna verzija kakvu je
Evlija imao namjeru napisati. Ugledni osmanist Ro-
bert Dankoff, koji je velik dio svoje karijere posvetio
prouËavanju Evlijinog rukopisa, i istaknuta osmani-
stica Suraiya Faroqhi koja se u svojim dugogodiπnjim
istraæivanjima iscrpno sluæila navedenim izvorom,
slaæu se da je pronaeni primjerak vjerojatno samo
koncept ili skica na temelju koje je trebala biti napisa-
na konaËna verzija.24 OpÊenito se smatra da je djelo
nastalo tako πto je Evlija biljeæio kratke opaske na li-
cu mjesta ili za vrijeme trajanja puta (vjerojatno ih je

diktirao svome tajniku koji ga je svuda pratio), a
kasnije ih redigirao. No to nikada nije Ëinio odveÊ
revnosno pa odatle ponekad i “sirovost” u izriËaju i
stilu, pogreπke u nekim datumima, itineraru i redoslije-
du mjesta koja je posjetio itd. Pred kraj æivota te je
biljeπke nadopunjavao i dotjerivao, ali nikada nije u
potpunosti zavrπio svoj rukopis. Vjerojatno ga je smrt
sprijeËila u tome.25

Navedene spoznaje odrazile su se i u natuknicama
u enciklopedijskim priruËnicima o Evliji i njegovom
djelu. Primjerice u Enciklopediji islama (The Ency-
clopaedia of Islam) u izdanju iz 1991. godine, u odjelj-
ku koji su napisali J. H. Mordtmann i H. W. Duda,
Seyahatnâme se ocjenjuje kao djelo osmanske “lake”
knjiæevnosti 17. stoljeÊa, koje je zadovoljavalo potre-
be onodobnih obrazovanih slojeva Carstva za zaba-
vom i informacijama i koje je, zbog tradicionalne
narativne tehnike i uporabe kolokvijalnoga osmansko-
ga turskoga nadopunjenoga kitnjastim frazama, bilo
prihvatljivo πirem krugu Ëitateljstva. IstiËe se da se
radi o izvoru u kojemu ima dosta pretjerivanja i u
kojemu se uoËava nedostatak osjeÊaja za prenoπenje
povijesne istine jer je autoru ponekad bilo vaænije za-
pisati legende negoli Ëinjenice. Osim toga, tvrdi se
da su knjiæevne ambicije spreËavale Evliju da zabiljeæi
stvari onakvima kakve je doista vidio i doæivio. Na
kraju autori ipak ustvruju da Seyahatnâme nudi
mnoπtvo saznanja o kulturnoj povijesti, folkloru i geo-
grafiji zemalja koje je Evlija posjetio, a kao posebnu
vrijednost istiËu to πto se u djelu odraæava mentalni
pristup osmanske elite 17. stoljeÊa nemuslimanskom
Zapadu.26

U Enciklopediji Osmanskog Carstva (Encyclo-
pedia of the Ottoman Empire) objavljenoj 2009.
godine u natuknici koju je napisao Gottfried Hagen
Seyahatnâme se istiËe kao najvaæniji pojedinaËni tekst
osmanske literature te najveÊe djelo takve vrste ne
samo u kontekstu islamske civilizacije nego vjerojatno
i u svjetskom kontekstu uopÊe. Ocjenjuje ga se kao
povijesni izvor jedinstvenog bogatstva koji donosi
obilne i dragocjene podatke o gotovo svim krajevima
prostranoga Carstva. Iako se naglaπava da nije uvijek
lako uspostaviti jasnu distinkciju izmeu pouzdanih
Ëinjenica i Evlijinih maπtovitih digresija interpoliranih
radi zabave potencijalnog Ëitateljstva, kritiËnost je
znatno ublaæena.27

Danas je povjesniËarima mnogo jasnije da prili-
kom iπËitavanja Seyahatnâme uvijek na umu treba
imati namjeru autora koja sluæi kao svojevrsni “kljuË”
za razumijevanje djela. PiπuÊi svoj dnevnik, Evlija je
publici æelio pruæiti opis Osmanskoga Carstva i ze-
malja u okruæenju i napisati neku vrst vodiËa. Stoga
je informirao Ëitatelje o povijesti krajeva koje je posje-

21 History of the Ottoman State, Society and Civilisation, str.
73.

22 Tiskane su ponajviπe na temelju rukopisa iz Pertev-paπine
i Hadæi Beπir-agine biblioteke. Vidjeti primjerice: Evliyâ Çelebi
bin Derviù Mehemmed Zíllî. Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi õstanbul
Üniversitesi Kütüphanesi Türkçe Yazmalar 5973, Süleymaniye
Kütüphanesi Pertev Paùa 462, Süleymaniye Kütüphanesi Hací
Beùir Aüa 452 Numaralí Yazmalarín Mukayeseli Transkripsiyonu-
Dizini (priredili: Seyit Ali Kahraman ‡ Yücel Daülí ‡ Robert
Dankoff), X. Kitap, Istanbul, 2007.

23 Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 153-154.
24 Ibid., str. VIII.

25 The Encyclopaedia of Islam. Vol. II, str. 717-720.
26 Ibidem.
27 Encyclopedia of the Ottoman Empire, pod Evliya Çelebi,

str. 209-210.



81

tio, administrativnoj organizaciji, geografiji, topo-
grafiji, urbanom æivotu, druπtvenim slojevima, eko-
nomskom æivotu, lokalnim jezicima, hrani, odjeÊi,
obiËajima itd. Nadalje, æelio je ostaviti zapis o tijeku
svojih putovanja i pustolovina, odnosno o komiËnim
i dramatiËnim dogodovπtinama koje je proæivljavao
na putu. I konaËno, æelio je svoje Ëitatelje i zabaviti.
Stoga je zapisivao legende, snove, anegdote iz æivota
osmanske dvorske i provincijske elite i druge sadræaje
za koje je znao da Êe privuÊi paænju onodobnog Ëita-
teljstva.28 OpÊenito se moæe ustvrditi da je Evlija
mnogo pouzdaniji u svojim kazivanjima kada æeli
informirati Ëitatelja negoli kad ima namjeru razonoditi
ga.

EVLIJA O HRVATSKIM KRAJEVIMA

Evlija je u razdoblju izmeu rujna 1660. i lipnja
1664. godine u viπe navrata posjetio razliËite hrvatske
regije i podruËja koja su tijekom 17. stoljeÊa bila
razdijeljena izmeu MletaËke Republike, Habsburπke
Monarhije i Osmanskog Carstva. Na prostorima Bo-
sanskoga paπaluka, ukljuËujuÊi i Slavoniju i Srijem,
posjetio je gotovo svako znaËajnije gradsko naselje i
utvrdu. Na podruËjima pod habsburπkom i mletaËkom
vlaπÊu obiπao je veÊi broj vaænijih gradova, a posjetio
je i DubrovaËku Republiku. U smislu saznanja o hrvat-
skim krajevima izuzetno su vaæni dijelovi petog,
πestog i sedmog sveska iako se sporadiËnih informa-
cija moæe pronaÊi i u drugim svescima. Primjerice, u
desetoj knjizi, koja je cijela posveÊena boravku u
Egiptu, Sudanu i Etiopiji, Evlija se u svojim remi-
niscencijama prisjeÊa odreenih pustolovina koje je
doæivio tijekom boravka na graniËnom podruËju iz-
meu mletaËke Dalmacije i osmanske Bosne, a koje
su mu ozbiljno naruπile zdravlje (Ëini se gnojna upala
u predjelu prepona). Tek kada je u Egiptu konaËno
pronaπao lijek za svoju dugogodiπnju boljku, prisjetio
se cijele avanture.29

CILJ RADA I REZULTATI KOMPARATIVNE
ANALIZE

Cilj ovog rada je komparativna analiza “Putopisa”
odnosno ©abanoviÊevog prijevoda Seyahatnâme i V,
VI. i VII. knjige autografa kako bi se na temelju
preliminarnog istraæivanja niza odabranih primjera
utvrdila razlika u koliËini i vrsnoÊi informacija, pro-
vjerila vjerodostojnost nekih Evlijinih svjedoËanstava
i pridonijelo procjeni pouzdanosti Seyahatnâme kao
izvora za povijest hrvatskih zemalja i susjednih regija.
To istraæivanje valja promatrati tek kao uvodno;
buduÊa detaljna istraæivanja zasigurno Êe prilikom
analize morati uzeti u obzir cijelu tiskanu verziju na
temelju koje je H. ©abanoviÊ prevodio. I ne samo nju,
nego πto je moguÊe viπe drugih verzija i prijevoda
ako postoje (vidjeti “maarski primjer“, biljeπka broj
39). Takoer, nemoguÊe je bilo u radu ograniËenog
opsega poput ovoga navesti sve promjene, razlike i
greπke koje su uoËene komparativnom analizom, nego
je bilo nuæno ograniËiti se na one ilustrativnije, tipiËne
i ËeπÊe primjere.

Valja opet naglasiti da je Hazim ©abanoviÊ vrlo
dobro preveo tekst kojim je raspolagao, tako da se
gotovo moæe staviti znak jednakosti izmeu “Putopi-
sa” i tiskanog izdanja (“Abdulhamidova”) od prije
blizu stotinu i dvadeset godina. Za velike, pa i vrlo
velike manjkavosti tog izdanja on nije odgovoran.
Uglavnom je kratio dugaËke naslove te pokoju Evliji-
nu upadicu koja mu se Ëinila nezgodnom za vlastitu
politiËku podobnost u to vrijeme, pedesetih i πezdese-
tih godina 20. stoljeÊa. UnatoË tome, usporeivali smo
ovdje odabrana “problematiËna” mjesta u “Putopisu”
i predloπku (Evliya Çelebi Seyahatnâmesi, Istanbul
1314. ‡ 1318. dalje u tekstu: E.».S.). Dakle, nije lako,
a ni potrebno s obzirom na zanimanje hrvatske jav-
nosti uvijek upuÊivati na arabiËko izdanje koje je teπko
dostupno i rijetki ga mogu Ëitati. Jugoslavenska i post-
jugoslavenska historiografija, paËe osmanistika, do
sada je iznimno rijetko umjesto prijevoda koristila sta-
ru tursku publikaciju, jer objektivne potrebe gotovo
nije ni bilo. Uvjetno izjednaËavanje prijevoda i pred-
loπka ima posve praktiËnu svrhu i polazi od nedvojbe-
ne toËnosti prijevoda.

VeÊ i letimiËan pogled u izvorni tekst Seyahat-
nâme odnosno u one dijelove autografa koji su vaæni
za povijest hrvatskih i susjednih zemalja pokazuje
dramatiËne razlike i odstupanja glede obavijesnog
potencijala. Bez pretjerivanja moæe se ustvrditi da u
autografu ima Ëak 35 posto viπe teksta te da se gotovo
u svakom dijelu koji govori o nekoj hrvatskoj regiji
ili podruËju, naselju ili historijskom dogaaju po-
javljuju nove informacije kojih nema u “Putopisu”.
To se odnosi i na prostore danaπnje Bosne i Herce-
govine te Srbije. Ponekad su te informacije nadopuna
podacima u ©abanoviÊevom prijevodu (odnosno
E.».S), no ponekad su posve razliËite, Ëak i kontra-
diktorne. Usporedbom “Putopisa” i autografa sada je
moguÊe razrjeπiti neka nejasna mjesta i ispraviti

28 »elebi, E. Putopis, str. 53; Dankoff, R. An Ottoman
Mentality, str. 153-154.

29 Na mjestu gdje opisuje sukove i drogeriste usred staroga
Kaira prisjetio se kako se 1056. godine po hidæri / 1646-47. godine
nakon poraza Tekeli-paπe na Danilovu kod ©ibenika, izgubio i
danima lutao opasnim πumama, okruæen joπ opasnijim “hrvatskim
uskocima”. Zato je zakopao oruæje i novac, pa nastavio traæiti spas
dok nije naiπao na neke muslimane drvosjeËe koji su mu rekli:
“hod’amo sinko, hod’amo”. Oni su ga odveli u GlamoË gdje je
dobio konje kako bi se mogao vratiti po skrivene stvari. Nakon πto
je pronaπao svoje stvari, vratio se u GlamoË, ali je iste noÊi pao u
krevet bolestan i leæao sedam dana. Posljedice upale osjeÊao je
sve dok u Kairu nije popio neki vrlo uËinkovit lijek. Ovaj dogaaj,
spomenut u I. knjizi i detaljno opisan u X. knjizi je dvojben πto se
tiËe kronologije jer se navodno dogodio 1646. godine u vrijeme
kad je zapravo bio u Anadoliji, no nemamo razloga sumnjati u
istinitost doæivljenoga iskustva skrivanja pred “hrvatskim usko-
cima” (iako posljedice za njegovo zdravlje nisu moæda bile tako
ozbiljne kako ih je prikazao). Detaljnije: Evliyâ Çelebi Seyahat-
nâmesi, X, str. 145.



82

greπke koje su se potkrale prilikom tiskanja, moguÊe
je nadopuniti cenzurirana mjesta, upotpuniti saznanja
o mnogim gradovima i krajevima koji djeluju “manj-
kavo” i “maglovito” opisani, rekonstruirati toËan
itinerar po hrvatskim krajevima itd. S obzirom na
zavidnu koliËinu posve nepoznate autentiËne i origi-
nalne historijske grae koja se pronalazi u autografu
nuæno je upozoriti struËnu javnost na potrebu novog
prijevoda pojedinih dijelova V, VI. i VII. sveska
Seyahatnâme na hrvatski jezik, kao i dijelova ostalih
svezaka, πto Êe donijeti bitno nove informacije i baciti
novo svjetlo na hrvatsku i regionalnu povijest ranoga
novoga vijeka. Uz to, nuæno je izvrπiti kritiËku analizu
nove grae. Slika hrvatskog druπtva ili bolje reËeno
druπtava u razliËitim politiËkim okvirima (osman-
skom, mletaËkom i habsburπkom) koja se nadaje u
djelu Seyahatnâme tako Êe postati bitno drugaËija,
razumljivija i jasnija. Na taj naËin bit Êe moguÊe pri-
donijeti objaπnjenju i interpretaciji ranomodernih
nacionalnointegracijskih procesa, socijalnih i etno-
konfesionalnih struktura i procesa, ekohistorijskih
determinanata, geografskih odrednica itd. S novim
prijevodom predodæba o vezama Hrvata s Osmanskim
Carstvom, kao i o hrvatskoj ranonovovjekovnoj po-
vijesti nuæno bi trebala biti toËnija i potpunija. Uspo-
reujuÊi autograf i “Putopis” (odnosno E.».S) moæe
se uoËiti viπe vrsta pogreπaka.

BROJ»ANI PODACI

Najviπe skeptiËnosti meu struËnim krugovima
u jugoslavenskoj historiografiji izazivali su Evlijini
brojËani podaci, primjerice kada navodi broj vjerskih
i svjetovnih objekata u nekom gradu i mjestu koje je
posjetio, broj stanovnika nekoga grada, visinu novËa-
nog iznosa nadarbina sandæak-begova itd. Uvidom u
autograf vidljivo je da su mnoge nerealno pretjerane
i nerealno umanjene brojke uglavnom rezultat ne
Evlijinih izmiπljotina nego tiskarskih pogreπki te
omaπki pri prepisivanju i prevoenju. DapaËe, mogli
bismo ustvrditi da je Evlija u tom smislu Ëesto vrlo
pouzdan i precizan. Uvijek se trudio osobno osvjedo-
Ëiti u istinitost brojËanih podataka koje je prenosio,
primjerice na naËin da je opseg utvrda i πirinu varoπi
mjerio koracima gdje god je to bilo moguÊe, penjao
se na najviπe zgrade u gradovima kako bi brojao mina-
rete i dæamije, razdaljinu izmeu udaljenih mjesta
upisivao je u danima i konacima itd. Za one informa-
cije koje nije mogao provjeriti iz prve ruke trudio se
doÊi do relevantnog izvora na temelju kojega je dono-
sio podatke. Tako se za pisanje svoga djela uvelike
koristio sluæbenim podacima iz poreznih popisa, ka-
dijskih sidæila, kanun-nama... te usmenim informacija-
ma upuÊenih ljudi iz osmanske administracije (povje-
renika za prikupljanje haraËa kada donosi podatke o
broju podanika koji plaÊaju haraË, muhtesiba kada
donosi podatke o visini trænih taksi koje se ubiru u
gradu, defterdara itd.). Tako uz odavna poznati i

komentirani podatak o 73 obveznika dæizje u Bosni
(u opisu Sarajeva) iznenada “izranja” na povrπinu po-
datak o 41 000 obveznika baπtinskog haraËa prilikom
opisa Banje Luke.30 Kad nije mogao doÊi do pouzda-
nih informacija Evlija je radije ostavljao prazninu
negoli upisivao netoËne podatke. Stoga je miπljenje
onih povjesniËara koji su mu pripisivali tendencioz-
nost namjernog uveÊavanja (primjerice islamskih vjer-
skih objekata i muslimanskih kuÊa u nekom gradu) i
umanjenja brojki (primjerice, broja muslimanskih i
krπÊanskih zarobljenika), u najmanju ruku neutemelje-
no. Takoer je potrebno naglasiti da je Evlija priliËno
pouzdan kada donosi brojËane podatke koji se tiËu
osmanskih graevina, mahala, broja poreznih obvez-
nika, kuÊa itd., odnosno kada æeli da ga Ëitatelji shvate
ozbiljno.31 Slijede primjeri nekih od razliËitosti koje
je temeljem uvida u autograf sada moguÊe ispraviti,
nadopuniti ili promijeniti.

Stanovniπtvo. Prema podatcima u “Putopisu” (od-
nosno E.».S) Beograd ima 98 000 stanovnika, a prema
autografu 48 000 stanovnika u 60 mahala.32 Podatak
o stanovniπtvu u autografu djeluje realnije, a k tome
je upotpunjen brojem mahala, o Ëemu nema informa-
cija u “Putopisu” (odnosno E.».S.).

Vjerski objekti. Posebno zanimljivo je pitanje
vjerskih objekata u gradovima. Tako se primjerice u
“Putopisu” (i E.».S.) navodi da u Beogradu ima 270
dæamija, a u autografu piπe 217 mihraba.33 Za kasabu
Nevesinje u “Putopisu” piπe da ima 50 dæamija, a u
autografu pak piπe 11 mihraba.34 Za Zvornik se u auto-
grafu navodi da je imao 18 mihraba, a u “Putopisu”
piπe 2800.35 Mihrab je prazno udubljenje u zidu koje
pokazuje kiblu, pravac k Meki. Mihrab je, u osnovi,
jedini simboliËki oblik dæamije i od poËetka ima
posveÊeni karakter.36 »ini se da pod izrazom “mihrab”
Evlija nije predmnijevao samo dæamije nego sve
objekte s mihrabom i koji su stoga predstavljali mo-
litveno mjesto. Iz autografa je vidljivo da Evlija mo-
litvenim mjestima smatra dæamije, mesdæide, tekije i
zavije, musale, mezgite, ejne i buke, dakle sva mjesta
pogodna za obavljanje molitve jer imaju mihrab.
HistoriËari su dosad uglavnom s pravom odbacivali
Evlijina kazivanja o brojnosti dæamija i mesdæida u
pojedinim gradovima kao pretjerane, no oni nisu znali
da je Evlija pritom brojao mihrabe. Vaæno je istaknuti

30 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 261-262.
31 O Evlijinom odnosu prema brojevima vidjeti: Dankoff, R.

An Ottoman Mentality, str. 154-158.
32 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 84; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 190.
33 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 85; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 190.
34 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 411; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 255.
35 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 478; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 290.
36 SmailagiÊ, Nerkez. Leksikon Islama, Sarajevo, 1990, str.

412.



83

da se u “Putopisu” mjestimiËno posve gubi pravo zna-
Ëenje jer je ©abanoviÊ rijeË “mihrab“ prevodio  izra-
zima “dæamija” i “mesdæid”, ponekad i izrazom
“islamska bogomolja”, moæda i ne znajuÊi da su svi
navedeni objekti i prostori mogli posluæiti kao obredna
mjesta ako su imali mihrab. To je ujedno i primjer
jedne od malobrojnih prevoditeljevih stvarnih pogre-
πaka. Nadalje, u autografu Evlija ponekad zasebno
navodi ne samo broj dæamija i mesdæida u gradu, nego
svih postojeÊih vjerskih objekata, dok u “Putopisu”
(i E.».S.) takvi detalji najËeπÊe nedostaju. Primjerice
u Gornjem i Donjem gradu beogradske utvrde sedam
je graevina sluæilo kao mesdæid, Ëetiri kao buka, dvije
kao zavija, jedna kao mezgit, jedna kao ejne. Evlija
im svima navodi utemeljitelje.37 U “Putopisu” tih i
takvih informacija nema, ne samo za Beograd nego
ni za druge gradove. SljedeÊi je primjer iz povijesti
osmanskog Osijeka. OpisujuÊi Osijek Evlija u auto-
grafu istiËe da postoji 6 dæamija u kojima se moli
petkom, i 40 mesdæida, buka, musala, ejna i mezgita
zajedno, odnosno ukupno 46 mihraba.38 Broj od πest
dæamija sasvim odgovara danaπnjim spoznajama o
urbanoj strukturi Osijeka u osmansko vrijeme. U
“Putopisu” se pak navodi da u Osijeku ima “u svemu
πezdeset i πest muslimanskih bogomolja”.39 U tekstu
se nadalje opisuju tri dæamije (Sulejman-hanova, Ka-
sim-paπina i Mustafa-paπina) te se na taj opis nado-
vezuje reËenica da “osim tih dæamija, ima ovdje Ëetr-
deset mahalskih mesdæida”.40 Oba podatka ©abanoviÊ
u komentaru oπtro opovrgava tvrdeÊi da je broj dæa-
mija barem udesetostruËen, a mesdæida straπno
pretjeran.41 U ovom konkretnom sluËaju evidentno je
da su podaci u “Putopisu” (odnosno E.».S.) netoËni.
I za Sarajevo u autografu stoji zapisano da ima zajedno
stotinu mesdæida, buka i zavija42, dok u “Putopisu”
(E.».S.) samo piπe da u Sarajevu postoji stotinu mes-
dæida, opet uz ©abanoviÊevu opasku u biljeπci da je
taj broj svakako pretjeran.43 Iz svega reËenoga proizla-
zi da broj ipak nije pretjeran jer je Evlija brojao sva
molitvena mjesta, a ne samo mesdæide. Kad primjerice
opisuje πeher Uskoplje (danaπnji Gornji Vakuf), Evlija
u autografu kaæe da ima trideset mihraba te nadodaje:
“Mnogo je svijetlih dæamija, ali ima i puno mesdæi-
da”.44 U “Putopisu” pak piπe da Uskoplje ima trideset
dæamija, uz ©abanoviÊevu napomenu u biljeπci da je
broj gotovo udeseterostruËen, da je dæamija bilo moæ-

da najviπe Ëetiri.45 Komparativnom analizom otkrive-
no je mnogo sluËajeva poput veÊ navedenih u kojima
se autograf pokazao pouzdaniji u odnosu na “Putopis”
(odnosno E.».S).

Nadarbine. TipiËne su i razlike poput sljedeÊih.
Nadarbina (has) sandæak-bega Bosne iznosila je 650
000 akËi u autografu. U “Putopisu” piπe 600 050.46

Nadarbina zeametskog defterdara iznosila je prema
autografu 85 330 akËi. U “Putopisu” piπe 15 330.47

Has bega Klisa iznosio je prema autografu 142 500
akËi, a prema “Putopisu” 1425 akËi.48 Has san-
dæak-bega KrËkog sandæaka iznosio je 300 000 akËi
prema autografu, a prema “Putopisu” 200 000.49 Has
hercegovaËkog paπe dosezao je prema autografu Ëak
1 100 515 akËi, a prema “Putopisu” samo 100 515
akËi.50 Sandæak Srijem brojao je 15 zeameta i 154
timara prema autografu, a prema “Putopisu” 154 zea-
meta i timara51. ToËnost navedenih podataka u auto-
grafu odnosno u “Putopisu” svakako treba provjeriti
u drugim relevantnim izvorima, poput poreznih po-
pisa.

Mahale. Sarajevo je prema podacima u autografu
imalo 104 mahale, a u “Putopisu” (odnosno E.».S)
400.52 Iako ©abanoviÊ u biljeπci jasno ukazuje na
evidentnu greπku i napominje da je Sarajevo u Evlijino
vrijeme moglo imati najviπe 104 dæamije pa niti
mahala nije moglo biti viπe, ipak su brojke posluæile
za razliËite spekulacije i kao dokaz Evlijinih izmiπljo-
tina. Taj ispravak je potvrda Evlijine pouzdanosti. Isto
tako, prema autografu, Zvornik je imao 18 mahala. U
“Putopisu” je navedeno 80.53

KuÊe i kule. Prilikom opisa varoπi utvrde Novi
na obali Jadranskoga mora u “Putopisu” (odnosno
E.».S.) stoji da u pet mahala ima 3080 kuÊa πto je
dakako posve pretjerano i s pravom izaziva dvojbe.54

Iz struËne literature je poznato da je prosjeËna mahala
nekoga osmanskoga grada obiËno imala izmeu 20 i
80 kuÊa. Kako u autografu piπe 306 kuÊa, Evlijina
pouzdanost viπe nije upitna ni u ovom konkretnom
sluËaju.55 Prilikom opisa livanjske utvrde u autografu

37 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 191.
38 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 106.
39 »elebi, E. Putopis, str. 364. Viπe sreÊe s brojem “dæamija“

imao je Imre Karacson. Koristio je jednu drugu od niza “defektnih“
varijanata, gdje se govori o 44 mihraba u Osijeku. Imre Karacson,
Evlia Cselebi török világutazó magyarországi utazásai : 1660-
-1664. Budapest: MTA, 1904. ‡ XVI, 547 str.

40 Ibid., str. 365.
41 Ibid., str. 364-365, biljeπka 71, 76.
42 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 219.
43 »elebi, E. Putopis, str. 108.
44 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 226.

45 »elebi, E. Putopis, str. 130.
46 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 103; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 218.
47 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 104; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 218.
48 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 138; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 229.
49 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 157; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 236.
50 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 393; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 246.
51 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 351 ; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 100.
52 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 105; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 218.
53 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 478; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 290.
54 »elebi, E. Putopis, str. 432.
55 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 265.



84

doznajemo da su u njoj smjeπtene tri male kuÊe, tri
skladiπta za æito i careva dæamija u koju moæe stati
jedva dvadesetak ljudi.56 U “Putopisu” se pak iπËitava
da se u livanjskoj utvrdi nalazi 300 malih kuÊa, tri
skladiπta za æito i careva dæamija.57 S obzirom na sa-
Ëuvane ostatke livanjske utvrde Ëini se da je i u ovom
sluËaju opis u autografu bliæi istini negoli u “Putopisu”
(odnosno u E.».S.). Prilikom opisa beogradske utvrde
u “Putopisu” navodi se da “... u uglovima devetoro-
strukih gradskih zidina ima ukupno 160 kula...” dok
se u autografu navodi da ima ukupno 116 kula.58

Zvornik je u Evlijino vrijeme imao prema autografu
2800 pokrivenih kuÊa, a prema “Putopisu” (odnosno
E.».S.) 2800 islamskih bogomolja.59

Zarobljenici i vojnici. Evlijine informacije o za-
robljenicima svakako pomaæu povjesniËarima u na-
stojanjima da pokuπaju premostiti jaz izmeu napadno
velikih brojki u zapadnim izvorima o zarobljenicima
iz krπÊanskih zemalja odvoenima u unutraπnjost
Carstva, i istoËnih izvora koji zarobljenike i roblje
spominju u mnogo manjoj mjeri. U “Putopisu” (od-
nosno E.».S.) broj je zarobljenika vjerojatno zbog
tiskarske greπke u viπe navrata izmijenjen. Jednom
prilikom osmanski su ratnici ugrabili u okolici Splita
1600 suænjeva prema autografu, a prema “Putopisu”
600.60 Nadalje, u “Putopisu” (odnosno u E.».S.) nema
informacija o πest stotina æena i djece koja su postala
ratni plijen Osmanlija prilikom jednog Ëetovanja veÊ
o “ogromnom plijenu”.61 Kad je Evlija posjetio Split,
ugledao je galije na kojima su muslimanski zaroblje-
nici sluæili kao veslaËi. U opisu u autografu je zapisano
da sa svake strane galije ima po pedeset vesala na
kojima veslaju muslimanski suænjevi, a u “Putopisu”
piπe deset vesala.62 U bici koja se odigrala na hrvat-
skom tlu, u autografu se navodi da je od 30 tisuÊa
vojnika njih sedam stotina poginulo, a u “Putopisu”
(odnosno E.».S.) se navodi da je od 1300 vojnika njih
sedam stotina poginulo.63 Iz onoga kako su se dalje
odvijali dogaaji, posve je jasno da su podaci o veliËini
vojske navedeni u autografu ispravni.

Ostalo. Prema autografu zarobljeni bihaÊki kape-
tan je teglio 27 oka, a prema “Putopisu” (odnosno
E.».S.) 12 oka teπke æeljezne okove na nogama kad
ga je Evlija susreo u »akovcu kod Zrinskoga. U znak
Evlijine dobrodoπlice pucano je, prema autografu,

“moæda iz tisuÊu topova”, dok u “Putopisu” piπe dvije
tisuÊe.64 Kad je Evlija mjerio u koracima duæinu od
jednog do drugog dijela zvorniËke varoπi napisao je,
prema autografu, da ima 5500 koraka, a prema “Pu-
topisu” (odnosno E.».S.) 500 koraka. Isto tako, Zvor-
nik je bio sjediπte kadiluka od 300 akËi prema auto-
grafu, dok u “Putopisu” (odnosno E.».S.) piπe 400
akËi. Prevoditelj opet toËno primjeÊuje greπku u pred-
loπku s kojega je prevodio i navodi da nije ni postojao
kadiluk od 400 akËi.65

Iako je veÊinu ovakvih i sliËnih brojËanih poda-
taka gotovo nemoguÊe provjeriti, nuæno je ukazati na
uËestalost razliËitosti u dva komparirana izvora.

TOPONIMIJA, ANTROPONIMIJA, TITULE

Toponimija..... Dosta razliËitosti susreÊe se i u topo-
nimiji, odnosno prilikom zapisa imena utvrda i mjesta.
Iako Evlijin itinerar po hrvatskim zemljama nije uvijek
posve jasan i logiËan, ponekad razlog pogreπkama nije
u Evlijinim zabiljeπkama nego u netoËno prepisanim
i tiskanim toponimima. Do sada je na temelju “Puto-
pisa” (odnosno E.».S.) neke pogreπno zapisane topo-
nime bilo nemoguÊe proËitati, a kamoli ubicirati. H.
©abanoviÊ se ponekad domiπljao imenima mjesta da
bi na kraju bio prisiljen ostaviti ih u nezgrapnom obli-
ku kako je bilo zapisano u tiskanom izdanju s kojega
je prevodio. Uvidom u autograf sada znamo da umje-
sto imena nepoznatog mjesta “Tundæara” u Dalmaciji
treba pisati “LonËariÊ”66, umjesto sela “»ilek” treba
pisati “∆elebiÊ”67, umjesto “brdo Musnik” treba upi-
sati “brdo MusiÊ”68, umjesto planina “Devina” pokraj
Sarajeva treba upisati “Ravna planina”69, umjesto
nepostojeÊega grada “Kotar” treba upisati “Krupa”70,
umjesto “utvrda Marjan” treba pisati “utvrda Marina”,
umjesto nepoznatog toponima “Merti” u Moslavini
treba pisati “Kirinti / Kirintija”,71 umjesto toponima

56 Ibid., V, str. 229.
57 »elebi, E. Putopis, str. 138.
58 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 78; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 187.
59 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 478; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 290.
60 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 178, Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 245.
61 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 145; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 232.
62 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 200; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 254.
63 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 492; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 318.

64 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 245-246; Evliyâ Çelebi
Seyahatnâmesi, V, str. 275.

65 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 478; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 290.

66 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 178; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 245.

67 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 172; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 242.

68 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 178; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 245.

69 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 111; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 219.

70 ©abanoviÊ je upozoravao da Evlija Ravne kotare naziva
gradom, pretpostavljajuÊi da pod “grad Kotar / Kopar” zapravo
misli na Ravne kotare, no u latiniËnom transkriptu nedvojbeno je
toponim proËitan kao Krupa (grad nedaleko od BihaÊa) pa time
cijeli smisao odlomka postaje jasniji, a hipoteze o postojanju grada
Kotara nedaleko od Zadra neutemeljene. Usporediti: »elebi, E.
Putopis, str. 163, 248; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 238,
276.

71 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 244; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 274.



85

“Barkiri” treba pisati “... drugu stranu...” (... bir gayri
canibi...)72, umjesto “Zrb deresi” treba upisati “Zob
deresi” ili “Dolina zobi”73, umjesto “Vlaπka” treba
upisati “Stari Vlah”74, umjesto “Knin” treba upisati
“Tinj”75, umjesto “Crnilo” treba upisati “Mokro”76,
umjesto “rijeka Tuz” treba upisati “rijeka Dunav”,77

umjesto Kor Kulu treba pisati Kula Krupa78, umjesto
visoravan “ZeriËe” treba upisati visoravan “Zupci”79,
umjesto Neferija treba upisati Nazaret (Lazaret kod
Dubrovnika) itd.80 Nadalje, Evlija u autografu nabraja
neke toponime i mjesta koja je posjetio, a koja ne na-
lazimo u “Putopisu”, primjerice “polje Hírvadin” u
sjevernoj Dalmaciji81, “Stara Korpa” (Stara Krupa?),
“Dereslak”.82 Njih za sada nije moguÊe ubicirati. K
tome, neki su izrazi krivo proËitani kao toponimi.
Primjerice, kod Livna “Guskina planina” (proËitano
kao Kaz Daüí) zapravo je peÊina koju je izdubio
(kazdíüí) jedan dæin.83 “Velika kujundæijska mahala”
u Osijeku zapravo je “mahala Velike kapije”.84 Na
kraju opisa Poæege ne piπe da je “izgled ovog grada
neobiËan i Ëudan”, nego se radi o novom odlomku
naslovljenom “neobiËan i Ëudan dogaaj”.85

Zanimljivi su i Evlijini zapisi o etimologiji poje-
dinih toponima kojih uglavnom ne nalazimo u “Puto-
pisu” (odnosno E.».S.). Ovdje treba napomenuti da
Evlija vjerojatno prenosi lokalnu puËku etimologiju
ili se pak sam domiπlja nazivima. Tako primjerice
etimologiju imena poznate srednjovjekovne kule “Ne-

bojπa” u beogradskoj utvrdi povezuje s rijeËima “Udri,
ne boj se”, referirajuÊi se na snagu koju je ta utvrda
imala u beogradskom obrambenom sustavu u vrijeme
osmanskih provala.86 Etimologiju imena Sinja nedale-
ko od Splita povezuje s perzijskom rijeËju “grob”87,
kao i kasabe Nevesinje sa sintagmom “Novi grob”
(nev ‡ nov, sin ‡ grob).88 Danilovo je zapravo drugi
naziv za Kosovo polje.89

Antroponimija. Osobna imena su takoer Ëesto
iskrivljena i pogreπna, primjerice imena utemeljitelja
zakladnih objekata, provincijskih dostojanstvenika itd.
U Sarajevu je tako han vjerojatno podignuo Hadæi
Nezir, a ne Hadæi Tartar kao πto piπe u “Putopisu”
(odnosno E.».S).90 U Banjoj Luci je vjerojatnije po-
stojao »oviÊev (»ovozade) mekteb, a ne –evri-zadeov
mekteb.91 Kliπki sandæak-beg Beli Sari Ibrahim-beg
je samo Sari (Æuti) Ibrahim-beg jer je greπkom umje-
sto turskog naziva za titulu kliπkog bega (Klis san-
caüí beüí Sarí õbrahim beü) upisan izraz “beli”, pa je
greπka postala dio imena.92 Umjesto posve Ëudnovatog
imena Eb-paπa trebalo bi upisati Ak (Bijeli) Mehmed-
paπa, umjesto Mimar Ali-aga trebalo bi upisati Madæar
Ali-paπa kao ime jednog od poznatih utemeljitelja
zakladnih objekata u Beogradu93, umjesto Filibeli
Mustafa-paπa trebalo bi upisati Kibleli Mustafa-paπa
kao ime osjeËkog dobrotvora94 itd. Poznatoga bosan-
skog beglerbega koji je poginuo kod Siska 1593. godi-
ne Hasan-paπu Evlija u autografu naziva Duπ, a u
“Putopisu” piπe Doπen95, Husam-paπa je zapravo Hur-
rem-paπa96, umjesto ban Vornik trebalo bi upisati ban
Vojnik97 itd.

NEJASNE RE»ENICE

Ponekad zbog jedne ili viπe nejasnih rijeËi cijela
reËenica gubi na smislenosti i sadræajnosti. Uvidom
u autograf i nadasve paæljivim Ëitanjem sada je mogu-
Êe ispraviti neka od takvih nejasnih i dvojbenih mjesta.
Primjerice, kad se Evlija popeo na 105 stepenica visok

72 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 185; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 249.

73 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 190; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 252.

74 Kad opisuje Sarajevo, Evlija kaæe da pπenica u Sarajevo
dolazi iz podruËja Staroga Vlaha i Hercegovine, a ne iz Vlaπke,
kako stoji u “Putopisu“ (odnosno E.».S.). Usporediti: »elebi, E.
Putopis, str. 118; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 188.

75 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 171; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 242.

76 Prilikom opisa Sarajeva Evlija daje hidroloπke podatke o
izvorima tekuÊe vode u Sarajevu. U “Putopisu” stoji “... vrelo koje
dolazi s Crnila je kao voda æivota...”, dok u autografu piπe “...
cebel-i Mokra cânibinden gelen ayn-í (---) gûyâ aynü’l-hayâtdír.”
Toponim Crnilo posve je nepoznat u navedenim krajevima, za
razliku od Mokra, pa Evlijino kazivanje dobiva smisao. Usporediti:
»elebi, E. Putopis, str. 111; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str.
219.

77 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 446; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 272. ©abanoviÊ je ispravno pretpostavio u ko-
mentaru da se radi o rijeci Dunav iako je u tekstu ostavio “rijeka
Tuz”.

78 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 461; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 279.

79 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 433 ; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 266.

80 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 435; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 267.

81 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 239.
82 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 266.
83 Idem, str. 229.
84 Idem, VI, str. 105.
85 Idem, V, str. 271.

86 Ibid., str. 188.
87 Ibid., str. 234.
88 Ibid., VI, str. 255.
89 Ibid., str. 249.
90 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 113; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 220 .
91 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 212; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 261 .
92 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 174; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 243.
93 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 85.
94 Ibid., VI, str. 104.
95 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 220 ; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 265.
96 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 220 ; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 266.
97 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 478; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 290.



86

minaret Sulejman-hanove dæamije u Gornjoj utvrdi u
Beogradu, izbrojio je 65 visokih kamenih minareta u
gradu, a ne visokih zgrada kao πto stoji u “Putopisu”
(odnosno E.».S).98 Kad se Nikola Zrinski poæalio
Evliji na pograniËne sukobe, upitao ga je: “Zaπto turski
vezir (Türk veziri) ne zauzda svoje vojnike?” U
“Putopisu” piπe: “Zaπto Juruk (skitnica) vezir ne zauz-
da svoje vojnike?”99 Vjerojatno je Ëinjenica πto su
Juruci bili nomadi potakla ©abanoviÊa na domiπljanje
o pravom znaËenju nerazumljive rijeËi u predloπku s
kojega je prevodio. Kad opisuje Beograd Evlija u
autografu informira Ëitatelja da gradski zapovjednik
(dizdar) zapovijeda nad tisuÊu tobdæija, dæebedæija,
gradskom posadom i azapskom vojskom, a ne nad
arapskom vojskom kao πto piπe u E.».S.100 Kad opi-
suje osjeËki sajam, Evlija obavjeπtava Ëitatelje da na
jednoj strani stoje kaniπke age (age iz Kaniæe) s tri
tisuÊe hrabrih i odvaænih momaka i Ëuvaju trgovce, a
ne kavaz-age, kako je navedeno u “Putopisu”( doduπe
rijeËi su u E.».S dosta izobliËene).101 OsjeËki se sajam
odræavao u “palanci koja je malo izvan grada”
(ùehirden alarga bir palanka), a ne u “alargo-palati“,
o Ëemu je veÊ raspravljano u istraæivanjima N. MoaËa-
nina. Nedovoljno jasan prijevod k tome prikriva neko-
liko kljuËnih Ëinjenica o urbanoj strukturi Osijeka:
da u varoπ vode dvije, a ne tri kapije i da broj mahala
u gradu nije sedam nego 12.102 Prema autografu Evlija
je primijetio da su se u vrijeme odræavanja sajma na
jednoj strani izvan utvrde smjestili sa svojim πatorima
svi kuhari ovog vilajeta, a prema “Putopisu” svo sta-
novniπtvo Ëitavog ovog podruËja.103 Prijepolje se ne
sastoji od dvije kasabe kako stoji u “Putopisu” (stvarna
greπka u odnosu na E.».S) nego je to kasaba od dva
dijela (iki bölük kasabadir), samo πto je drugi dio
udaljen od prvog punih tisuÊu koraka, a put vodi preko
groblja i uz obalu rijeke.104 Prema autografu Dobra
KuÊa u Slavoniji je bio grad smjeπten u πumi, daleko
od puta pa su zbog toga u njemu boravili samo kapetan
i stotinu Ëlanova gradske posade. Tek jednom u godini
u njega je dolazio naib kako bi sudio prema πerijatu.
Osim dæamije i kuÊa vojnika, u njemu nije bilo niËega
drugoga. Evlija je bio jedini stranac koji se u tom tre-
nutku nalazio u gradu. U “Putopisu” piπe “kako grad

leæi na putu, u njemu je samo kapetan i stotinu vojnika
gradske posade”. 105 ReËenica time gubi smisao, a u
“Putopisu“ (odnosno E.».S.) nema ulomka u kojemu
se navodi da u gradu nije bilo ni jednoga drugog Ëovje-
ka izuzev Evlije i vojnika, da nema ni hana, ni hama-
ma, ni Ëarπije te Ëak da nije ni sjediπte naiba. Na
stranici 226 u “Putopisu” stoji: “IduÊi iz gradova Siska
i Zagreba u pravcu sjeverozapada preπli smo izmeu
dvije oπtrice kroz napredne i naseljene hrvatske kra-
jeve...”, a prema autografu: “IduÊi iz gradova Siska i
Zagreba u pravcu sjeverozapada proπli smo kroz πu-
movitu zemlju naprednih i naseljenih krajeva naroda
Hrvatske koji su izmeu dva maËa...”.106 Kad govori
o podijeljenosti izmeu dva maËa, Evlija vjerojatno
aludira na to da bi Banska Hrvatska, kao i ostatak
kraljevske Ugarske, trebala biti ne samo habsburπki,
nego i osmanski vazal.

Primjera nejasnih reËenica poput navedenih u
“Putopisu” ima joπ i samo se putem komparativne ana-
lize autografa, osmanskoga tiskanog izdanja (E.».S.)
i “Putopisa” moæe pridonijeti razrjeπenju takvih i
sliËnih dvojbenih mjesta.

NOVA GRA–A

Gotovo na svakoj stranici koja se bavi hrvatskim
podruËjima i susjednim regijama nalaze se nove infor-
macije kojih nema u “Putopisu” odnosno u E.».S.
Uglavnom se radi o podacima vaænima za povijest
svakodnevnice, osmansku arhitekturu, urbani æivot,
ekohistoriju i historijsku geografiju te etnologiju. Po-
nekad je tek jedan detalj u reËenici nov, a ponekad su
novi cijeli odlomci. Posao valorizacije i kritiËke ana-
lize nove povijesne grae u autografu tek predstoji i
ovom je prilikom moguÊe dati tek letimiËan uvid u to
o kakvoj je grai rijeË. No veÊ sada je moguÊe istak-
nuti da ta graa nudi vrijedne informacije koje Êe
pomoÊi povjesniËarima u istraæivanju pojavnosti no-
vih oblika druπtvenog, gospodarskog, kulturnog i vjer-
skog æivota na hrvatskim podruËjima za vrijeme
osmanske vlasti, ali isto tako u razumijevanju procesa
ranonovovjekovne politiËke integracije hrvatskih ze-
malja nakon odlaska Osmanlija. Osim toga, nova
graa moæe znatno pridonijeti rasvjetljavanju nekih
manje poznatih dogaaja u hrvatskoj povijesti te rede-
finiranju osmanske materijalne i nematerijalne baπtine
u hrvatskoj kulturi.

Nova graa uvelike nadopunjava dosadaπnje
spoznaje iz povijesti urbanog i gospodarskog razvoja
pojedinih naselja i gradova. Primjerice, pri opisu Beo-
grada saznajemo mnoπtvo novina o zaduæbinama
Mehmed-paπe SokoloviÊa (osobito o Ëesmama s natpi-

98 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 87; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 191.

99 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 248; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 276.

100 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 82; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 189. I u ovom primjeru ©abanoviÊ u komentaru
toËno primjeÊuje da bi trebalo pisati “azapska” vojska.

101 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 367; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 107.

102 MoaËanin, Nenad. Turska Hrvatska, Zagreb, 1999, str.
162-163.

103 U autografu stoji “... Bir tarafda cemî‘i vilâyetin aùbâzlarí
bu kal‘adan taùra haymeleriyle konup...”. Usporediti: »elebi, E.
Putopis, str. 367; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 106.

104 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 389; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, VI, str. 244.

105 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 234; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 270.

106 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 226; Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 266.



87

sima), o navikama stanovniπtva da u kuÊama grade
hamame, o prosvjetnim objektima u kojima se pouËa-
va islamska vjerska tradicija i Evlijinom dojmu da je
interes meu beogradskim pukom za tu vrstu pouke
slab. Evlija se osobito zadræava na opisu rijeËnog pri-
staniπta u Beogradu i dotoku robe brodovima iz razli-
Ëitih dijelova Carstva. Izmeu ostalog navodi da roba
u Beograd stiæe rijekom Savom iz utvrda na hrvatskom
serhadu, poimence iz BihaÊa, Kostajnice, Krupe,
Udbine i Gradiπke, Drinom iz utvrda Zvornik, RaËa,
Bijeljina, Böüürdelen (©abac), s podruËja Crnog mora
iz utvrda Silistrija, RuπËuk, Vidin, Nikopolje i Sedd-
-i Islam. U Evlijino vrijeme u jednoj godini u Beograd
je navodno stizalo po pet-πest tisuÊa brodova razliËite
vrste i nosivosti, natovarenih robom πto je, prema nje-
govoj prosudbi, bilo razlogom da su cijene u Beogradu
bile niske.107 Prilikom opisa Sarajeva takoer donosi
mnogo novog materijala; tako primjerice u “Putopisu”
(odnosno E.».S.) nema opisa Careve dæamije koja se
nalazila na strani nasuprot Carevog mosta prema rijeci
Miljacki, iako je bila najveÊa, dæemat vjernika nave-
dene dæamije mnogobrojan, a voda za uzimanje abde-
sta topla.108 Cijeli je i novi odlomak o Srebrenici i
rudniku srebra u Bosni.109 Novi su detalji o osvajanju
utvrde VinËac kod Jajca, o borbama oko Jajca (o za-
uzimanju i preotimanju Jajca iz osmanske pod krπÊan-
sku vlast i obratno) i stanovniπtvu toga grada. U auto-
grafu je, u odnosu na “Putopis” (i E.».S.) takoer
mnogo duæi i detaljniji dio u kojemu se govori o reljef-
nim i hidroloπkim odrednicama grada Jajca i njegove
okolice, vaænosti Vrbasa i Plive za gradsku ekonomiju,
o znaËenju zaduæbina Melek Ahmed-paπe i ljudi iz
njegove pratnje za obnovu grada nakon poæara, kao i
o etnokonfesionalnoj strukturi stanovniπtva u gradu.110

Za urbani, kulturni i gospodarski razvoj Banje Luke i
okolice takoer saznajemo pregrπt novih detalja: da
u gradu ima jedanaest mekteba, od Ëega su najpoznatiji
Ferhad-paπin i »oviÊev, da ima devet tekija, da se
porez na vinograd plaÊa od 5000 vinograda i baπËa
itd.111 Novi su i detalji o Drniπu koji nadopunjuju do-
sadaπnja saznanja o razvoju toga grada koji je svoj
urbani procvat doæivio u prvoj polovici 17. stoljeÊa.
Tako se u autografu moæe iπËitati da je Drniπ imao
nekoliko viπih vjerskih πkola (medresa), dæamije
prekrivene olovnim kupolama i bogate trgovce kojima
su trgovine vrijedile viπe od 100 000 groπa. Oni koji
su raspolagali imovinom vrijednom 10 000 groπa
smatrani su siromaπnima. U autografu joπ Evlija kaæe
da je Drniπ bio sjediπte Hrvatskog vilajeta.112 Kao πto
je veÊ naglaπeno, ponekad u autografu nailazimo na

cijela nova poglavlja, poput odlomka o Kamengradu,
Karinu, Tinju itd., ponekad su odlomci tek malo pro-
πireni novim informacijama113, a ponekad je samo
jedan detalj nov, ali taj detalj daje potpunije i jasnije
znaËenje cijeloj reËenici. Primjerice, kad Evlija u auto-
grafu opisuje livanjsku utvrdu, onda kaæe da je Melek
Ahmed-paπa popravio topove koji su od godine po-
raza Tekeli-paπe preostali u gradu i poredao ih na be-
deme grada. U “Putopisu” piπe: “... popravio je topove
koji su od davnih vremena preostali u gradu...”114

Za urbanu povijest Poæege, Broda, Osijeka i dru-
gih slavonskih gradova osobito su vrijedne nove
Evlijine opservacije. Tako, na primjer, doznajemo
brojno stanje vojne posade u poæeπkoj utvrdi (u vrije-
me Evlijinog posjeta Poæega je imala kapetana i Ëak
πest stotina vojnika), kao i opis dæamije koju Evlija u
autografu naziva ©arkalut (opisuje je kao vrlo Ëvrstu,
s minaretom i pokrivenu crvenom opekom od poda
do krova).115 Nadalje, doznajemo da je u brodskoj
utvrdi crkva pretvorena u Sulejman-hanovu dæamiju
te da ni u vrijeme Evlijinog posjeta nije imala mina-
reta116, da je u vukovarskoj utvrdi dæamija imala drveni
minaret117, da je VoÊin u utvrdi imao dæamiju i zaviju,
te izuzetno kultivirane i lijepe vrtove, voÊnjake, ru-
æiËnjake i vinograde u okolici118, da je Pakrac imao
Sulejman-hanovu dæamiju, skladiπte za æitarice, skla-
diπte oruæja, Ëvrste kule s topovima tipa kolomburna
i πahi, tri medrese, ali ne primjerice i bezistan.119 Nove
informacije o osmanskom Osijeku temeljene na
autografu i bitno drugaËije negoli u “Putopisu” veÊ
su objavljene u znanstvenim Ëlancima N. MoaËanina,
koji je obraivao ekonomsku, socijalnu, etniËku,
konfesionalnu i urbanu strukturu naselja.120 Uz to,
nove spoznaje iz autografa u njegovim su radovima
potkrijepljene drugim nenarativnim osmanskim izvo-

107 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 195.
108 Ibid., str. 219.
109 Ibid., str. 216.
110 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 207; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, V, str. 259.
111 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 262.
112 Ibid., str. 250.

113 Primjerice, razgovor izmeu velikog vezira i sultana Ibra-
hima o tome kako su MleËani osvojili Klis 1648. godine u
“Putopisu“ (odnosno u E.».S.) opisuje se u nekoliko reËenica, dok
je u autografu toj temi posveÊeno znatno viπe prostora. Kad Evlija
prolazi pored sela »oltareviÊ (Çoltaroülu) nedaleko od Vrane u
sjevernoj Dalmaciji, u “Putopisu” (i E.».S.) se opisuje samo kao
opustoπeno bez ikakvih drugih pojedinosti, dok se u autografu
mogu iπËitati detalji da je to nekada bilo prosperitetno mjesto, s
hanom, dæamijom, vrtovima i vinogradima. Usporediti: »elebi, E.
Putopis, str. 152, 171; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 235,
242.

114 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 138; Evliyâ Çelebi Seya
hatnâmesi, V, str. 229.

115 U Putopisu se dæamija naziva “©erklot“. I jedan i drugi
naziv vjerojatno potjeËu od “Kloπtar“, a Evlija je lokalni naziv
dæamije prenio u iskvarenom obliku. Za pojedinosti o Poæegi uspo-
rediti: »elebi, E. Putopis, str. 237; Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi,
V, str. 271.

116 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 272.
117 Ibid., str. 102.
118 Ibid., VII, str. 57.
119 Ibid., V, str. 269.
120 MoaËanin, N. Turska Hrvatska, 152-179; MoaËanin,

Nenad. “Osijek u turskim izvorima”, Povijesni prilozi, 16, 1997,
str. 33-56.



88

rima (uglavnom poreznim popisima). Na ovome mje-
stu valja istaknuti da Êe evaluacija Evlijinog zapisa o
Osijeku donijeti joπ nekih novih detalja iz povijesti
toga vaænoga prometnog, gospodarskog i vojnog sre-
diπta na Dravi. Primjerice o vojvodi Kasim-paπi ‡
utemeljitelju osjeËkih zaduæbina, o jeziku kojim se
govorilo u gradu (maarski i boπnjaËki), o sajmu
(trgovcima i vrstama robe) i mostu preko Drave.

Dosta nove grae pronalazi se i za urbanitet grada
»akovca, zatim za povijest svakodnevnice plemiÊke
obitelji Zrinskih (informacije o ureenju palaËe, pre-
hrani i odijevanju), kao i za biografiju Nikole Zrinsko-
ga. Razgovori izmeu Evlije i Zrinskoga u autografu
su mnogo æivopisniji negoli u “Putopisu” (i E.».S.) i
s viπe “soËnih” detalja u meusobnom ophoenju.121

Opis Koprivnice je nadopunjen podacima o izgledu i
snazi utvrde (kaæe da je Ëvrsta utvrda iako je palanka,
a na njenim kulama ima mnogo vojske koja je, vidjevπi
osmansku vojsku, ispalila hice iz 70 balymez topo-
va).122 Na ovom mjestu valja naglasiti da Êe buduÊa
istraæivanja Evlijinog rukopisa svakako morati zahva-
titi πiri geografski areal negoli πto ih odreuju suvre-
mene politiËke granice bivπih jugoslavenskih zemalja
kako bi se obradile sve informacije relevantne za
povijest Hrvata u ranom novom vijeku. Pri tom se
osobito misli na Evlijina putovanja po maarskim
zemljama. Tako primjerice kad govori o Sigetvaru
Evlija obavjeπtava da kompletno stanovniπtvo grada
Ëine Boπnjaci, koji znaju maarski i hrvatski jezik i
koji Ëesto odlaze u vilajet Zrinskoga u “Ëete i potjere”
i vode “rat za vjeru”. Meu njima ima mnogo onih
junaka koji su osloboeni iz zarobljeniπtva.123

I za povijest Dubrovnika u autografu se pronalaze
novi detalji, osobito za povijest kontakata Osmanlija
s DubrovËanima, kulturni i politiËki æivot grada i de-
mografsku strukturu.124 Potvrena je pretpostavka da
je postojao joπ jedan lazaret na PloËama, osim onoga
koji i danas stoji blizu Pila. Pri opisu u “Putopisu”
piπe da tamo dolaze trgovci “iz svih podruËja”, a u
autografu se striktno navodi da dolaze trgovci iz In-
dije (Hind), Samarkanda, Jemena, Arabije, Perzije
(Acem), Istanbula, Bosne i Hercegovine.125 Vrlo je
slikovit i opis sajma ili panaura na visoravni »emer-
no na kojemu se okupljaju gotovo svi krπÊani (uskoci,
Srbi, Bugari, Hrvati, Boπnjaci, Lacmani, Latini, Fran-
ci, Grci i Armenci), Æidovi i dosta tisuÊa muslimana.126

Novog materijala ima i za povijest gradova u san-
dæaku Hercegovina: tako je opis Gabele i kule Norin
dopunjen informacijama o funkcioniranju administra-
cije (sjediπte emina zbog skele za sol) i obrambenog
sustava koji se sastojao od Ëetiri kule u kojima je bilo
smjeπteno 1800 vojnika127, detaljima o odijevanju,
izgledu, naËinu æivota i obiËajima hercegovaËkog sta-
novniπtva te Evlijinim dogodovπtinama u tim kraje-
vima.128 Opis Mostara dopunjen je pojedinostima o
javnim zgradama i mostu, hidroloπkim opservacijama
o Radobolji i Neretvi, opisom lokalnih obiËaja.129 Opis
Taπlidæe odnosno Pljevalja je bogatiji infomacijama
vezanima uz zaduæbine Husein-paπe BoljaniÊa, naj-
zasluænije osobe za urbani razvitak grada, kao i o
puπkarskom obrtu koji je pak bio vaæan za gospodarski
razvitak grada. Takoer doznajemo da je Evlija sma-
trao Pljevlja pravim serhadskim gradom jer je lokalno
stanovniπtvo Ëesto postajalo plijenom “nevjernika” iz
dva dana udaljenoga mletaËkoga Kotora.130 Novoga
materijala zanimljivog za ekohistorijska istraæivanja
ima u svim dijelovima Seyahatnâme, a autorima su
posebno bile zanimljive Evlijine opservacije o krπkom
podruËju koje iznosi tijekom obilaska Popova polja i
uz rijeku Bunu u Hercegovini.131

Vrlo intrigantan sklop tema koji je iznimno za-
hvalno istraæivati na temelju novih Evlijinih zapisa
jest onaj o pograniËnoj svakodnevnici, kodeksima i
obrascima ponaπanja na osmansko-mletaËko-habs-
burπkoj granici. Tako, primjerice, doznajemo da je
osjeËki sajam bio pravo mjesto za prodaju robova i
drugoga ratnog plijena te da su jednom prilikom
osmanski krajiπnici tamo zaradili 46 000 groπa od
prodaje onoga πto su opljaËkali u pohodu po “Du-
duπkoj”.132 Nadalje, doznajemo kakva je bila proce-
dura prilikom podjele zarobljenika izmeu bosansko-
ga paπe i osmanskih krajiπnika te da se raspodjela
zarobljenika prema zakonu jedne petine (pendæik) nije
uvijek odvijala mirno i bez sukoba s paπom.133 Dozna-
jemo da su muslimanski krajiπnici u dalmatinskom
zaleu imali obiËaj piti vino pa su se pravdali pred
Evlijom da je to dozvoljeno jer se radi o ratnom plijenu
iz “svetog rata”.134 Isto tako doznajemo da su se hrvat-
ski muslimanski junaci (Hírvat gazileri) na krajiπtu
toliko Ëesto sukobljavali s krajiπnicima na krπÊanskoj
strani (i do pet-πest puta dnevno) da se nisu odvajali
od maËa i puπke te su inzistirali da njihovo oruæje s
njima ide i u grob kako bi ih πtitilo od ©ejtana.135 Tih
nekoliko slikovitih epizoda iz povijesti svakodnevice
pograniËnih muslimana pokazuju da povijesnoantro-

121 Navedimo primjerice da je Zrinski zaprijetio bihaÊkom
kapetanu da viπe ne napada i ne spaljuje njegovo podruËje jer Êe
ga, u protivnom, ako mu ponovno dopadne πaka, ubiti i rasjeÊi na
70 komada, a potom Êe Evliji oderati koæu. Evliyâ Çelebi Seya-
hatnâmesi, V, str. 275.

122 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 317.
123 Ibid., str. 303.
124 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 424-425; Evliyâ Çelebi

Seyahatnâmesi, VI, str. 258-262.
125 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 419; Evliyâ Çelebi Seya-

hatnâmesi, VI, str. 258.
126 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 274.

127 Ibid., str. 279.
128 Ibidem.
129 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, VI, str. 281-286.
130 Ibid., str. 247-248.
131 Ibid., str. 277.
132 Ibid., VI, str. 320.
133 Ibid., V, str. 232.
134 Ibid., str. 248.
135 Ibid., str. 267.



89

poloπka istraæivanja mogu biti znatno obogaÊena
novom Evlijinom graom. Zanimljivo je da Evlija ne
spominje Vlahe ondje gdje bi se to oËekivalo, to jest
posvuda po jadranskom zaleu. Ne zna ni za Morlake.
Svo to stanovniπtvo ili naziva jednostavno Hrvatima,
ili pak Uskocima (naziva ih “naπim” podanicima od
kojih su mnogi preπli MleËanima). Uskoci ‡ Hrvati
su mu ponekad i Crnogorci.136

Evlija je pokazivao velik interes za narodnu tra-
diciju i lokalnu predaju, te ih je redovito zapisivao.
Zbog svoje sklonosti da prenosi legende, Evlija je
Ëesto u historiografiji bio omalovaæavan, iako se odre-
enim formulama i rijeËima ograivao od onoga πto
je Ëuo i πto su mu priËali.137 Moæda doista moæemo
ustvrditi da takvi Evlijini zapisi nemaju znaËajnu
povijesno-ËinjeniËnu vrijednost, ali zasigurno ocrta-
vaju duh vremena, mentalitet ljudi u krajevima kroz
koje je putovao i ukus onodobnog Ëitateljstva. Da je
oËekivao znatni interes, svjedoËi velik broj prijepisa,
kao i to da je bilo i drugih pisaca sliËnih nakana. Bez
ambicija da procjenjujemo relevantnost i znaËenje
Evlijinih zapisa o lokalnim predajama za etnoloπka,
etnografska i povijesnoantropoloπka istraæivanja, na
ovom mjestu je bitno istaknuti da se u autografu nalazi
mnogo viπe potencijalne grae za navedena istraæi-
vanja u odnosu na “Putopis” (odnosno E.».S.). »ita-
teljima Êe zasigurno biti zanimljivo saznati lokalnu
predaju o postanku imena Boπnjak koje Evlija pove-
zuje s divom Posnak138 ili pak lokalnu legendu o tur-
betu Gazi Ismail-babe u Travniku koje je postalo
mjesto hodoËaπÊa muslimanskih vjernika.139 Vrlo je
zanimljiva i povijesno ‡ legendarna crtica o Kasim-
-begu sa samog poËetka njegova boravka u Osijeku.
Navodno mu je sultan Sulejman naloæio da se zatvori
u svoju kuÊu, ne zamata turban nego obuËe æensku
odjeÊu, sjedi i moli Boga, a da nipoπto ne pomiπlja da
izie iz grada (sudjeluje u vojnim pothvatima?), inaËe
Êe ga pogubiti.140

Za filoloπka i lingvistiËka istraæivanja svakako je
vaæan podatak da u “Putopisu“ (odnosno E.».S.) nema
cijeloga jednog odlomka s primjerima rijeËi iz jezika
Boπnjaka i naroda Hrvata koji je Evlija zapisao u
Sarajevu, a koji pronalazimo u autografu.141 Takoer

su nove i biljeπke o jeziku Hrvata koje je zapisao
putujuÊi kroz Drniπ, s nekoliko dodatnih primjera
rijeËi i izraza kojih nema u “Putopisu” (odnosno u
E.».S.).142 Evlijine zabiljeπke o talijanskom jeziku u
Splitu takoer su kraÊe u “Putopisu” (odnosno u
E.».S.) u odnosu na autograf.143 »itajuÊi autograf mo-
guÊe je saznati i neke druge kulturoloπki interesantne
podatke o kojima nema spomena u “Putopisu”, pri-
mjerice da Evlija Istanbul naziva Islambol (“izdaπan
islamom”). Hazim ©abanoviÊ je rijeË Islambol pre-
vodio rijeËima Istanbul i Carigrad. KraÊeni su i
kitnjasti podnaslovi pojedinih odlomaka, iako su odli-
ka Evlijina stila pisanja koji je, prema ocjeni G. Ha-
gena, lako razumljiv i æivahan, a varira od raskoπne
osmanske proze do jednostavnog, razgovornog (puË-
kog) dijalekta turskog jezika.144

Za kraj navedimo da se i u autografu provlaËe
greπke u brojËanim podacima, datumima, antroponi-
miji, toponimiji itd., no tih greπaka ima znatno manje
negoli u “Putopisu” (odnosno u E.».S.). Takoer,
Evlija i u autografu prenosi niz netoËnih i neuteme-
ljenih povijesnih dogaaja i informacija (poput one
da je u Zagrebu u njegovo vrijeme postojala dæamija,
da je Trogir bio pod osmanskom vlaπÊu do kada i Klis,
da je Gazi Husrev-beg osvojio Bosanski Novi itd.)145,
no to se odnosi uglavnom na ona mjesta koja nije
osobno posjetio.

ZAKLJU»AK

Komparativna analiza “Putopisa” (odnosno
E.».S) i autografa pokazala je da je usporedbom ta,
uvjetno reËeno, dva izvora sada moguÊe razrijeπiti
neka nejasna mjesta i ispraviti greπke koje su se
potkrale prilikom prijepisa i tiska Seyahatnâme. Tako-
er, moguÊe je dopuniti cenzurirana mjesta i upotpu-
niti saznanja o nekim gradovima i krajevima koji
djeluju “manjkavo” opisani. Uz to, u autografu je
pronaena zavidna koliËina posve nepoznate auten-
tiËne i originalne grae. U autografu ima zasigurno
preko trideset posto viπe teksta te se, u svakom dijelu
koji govori o nekoj hrvatskoj regiji ili podruËju, nase-
lju ili historijskom dogaaju pojavljuju nove infor-
macije kojih nema u “Putopisu” odnosno u E.».S.
Nepoznati Evlijini zapisi o hrvatskim regijama i
susjednim podruËjima vrlo su bogat izvor za svekolika
istraæivanja, ukljuËujuÊi povijesna, etnoloπka, kultu-
roloπko-antropoloπka, socio-lingvistiËka, arheoloπka
itd. Kao πto je ovo istraæivanje pokazalo, Evlija je u
mnogim elementima vrlo pouzdan i sistematiËan
izvor, osobito onda kada ima namjeru informirati.

136 Ibid., VI, str. 271.
137 Formule i izrazi kojima se Evlija ograivao od onoga πto

je prenosio iz “druge ruke“ npr. su: ‘kaæu, ali ja to nisam vidio’,
‘meni to nije poznato’, ‘kazuju’, “govore, ali ja nisam vidio”. Tako
primjerice kad opisuje drniπku utvrdu, kaæe da nije velika, no nado-
daje: “laganje je zabranjeno, a ja je nisam mjerio”. Ibid., V, str.
250. O formulama kojima se Evlija sluæio kad je prenosio infor-
macije od drugih ljudi konzultirati: AndriÊ, M. Simpozij o Evliji,
str. 379; Dankoff, R. An Ottoman Mentality, str. 188-195.

138 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 223.
139 Prema Evlijinom zapisu, onoga dana kada je umro u polo-

vici bunara bila je krv, a u polovici voda. Joπ i sada, prenosi Evlija,
u onih tjedan dana kada je obljetnica njegove smrti voda je crvena
kao krv. Vidjeti: Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 226.

140 Ibid., VI, str. 105.
141 Ibid., V, str. 224.

142 Ibid., str. 252.
143 Usporediti: »elebi, E. Putopis, str. 202-203; Evliyâ Çelebi

Seyahatnâmesi, V, str. 255.
144 Encyclopedia of the Ottoman Empire, str. 210.
145 Evliyâ Çelebi Seyahatnâmesi, V, str. 235, 264, 266.



90

Donedavno Ëesto kod mnogih povjesniËara proglaπa-
vano nepouzdanim, Evlijino djelo danas, nakon objav-
ljivanja autografa i svestranijeg sravnjivanja s ostalim
vrstama izvora, poput poreznih popisa, nudi sve viπe
moguÊnosti valjana znanstvenog uvida. Stoga je u do-
glednoj buduÊnosti nuæno prevesti sve dijelove auto-
grafa koji se odnose na hrvatske zemlje, te prirediti
kritiËko izdanje sa znanstvenim aparatom, termino-
loπkim komentarima i popratnim studijama. Tada Êe
se moÊi dati i realnija prosudba o djelu Seyahatnâme
kao izvoru za hrvatsku i regionalnu povijest ranoga
novog vijeka.

LITERATURA

AndriÊ, Marta. Simpozij o Evliji »elebiju (Symposium
about Evliya Celebi). Scrinia Slavonica: godiπnjak Podruæ-
nice za povijest Slavonije, Srijema i Baranje Hrvatskog
instituta za povijest, 12, 2012, 377-380.

AndriÊ, Marta. Evliya Çelebi Seyahatnamesi’nin Bu-
günkü Hírvatistan’í Anlatan Bölümlerinin Eski Yugoslavya
Dillerine Çevirileri ve Yankílarí. Rukopis.

»elebi, Evlija. Putopis. Odlomci o jugoslovenskim zem-
ljama. (preveo Hazim ©abanoviÊ). Sarajevo, 1967.

Dankoff, Robert. An Ottoman Mentality. The World
of Evliya Çelebi. Leiden ‡ Boston, 2006.

Evliya Çelebi b. Derviπ Mehemmed Zíllî. Evliya Çelebi
Seyahatnamesi. Topkapí Sarayí Kütüphanesi Baüdat 307
Yazmanín Transkripsiyonu ‡ Dizini. V. Kitap (Priredili:
Daülí, Y. ‡ Kahraman, S. A. ‡ Sezgin, õ.). Istanbul, 2001.

Evliya Çelebi b. Derviπ Mehemmed Zíllî. Evliya Çelebi
Seyahatnamesi. Topkapí Sarayí Kütüphanesi Revan 1457
Numaralí Yazmanín Transkripsiyonu ‡ Dizini. VI. Kitap
(Priredili: Daülí, Y. ‡ Kahraman, S. A.), Istanbul, 2002.

Evliyâ Çelebi b. Derviπ Mehemmed Zíllî. Evliyâ Çelebi
Seyahatnâmesi. Topkapí Sarayí Kütüphanesi Baüdat 308
Numaralí Yazmanín Transkripsiyonu ‡ Dizini. VII. Kitap
(Priredili: Yücel Daülí ‡ Seyit Ali Kahraman ‡ Robert
Dankoff), õstanbul, 2003.

Evliyâ Çelebi bin Derviù Mehemmed Zíllî. Evliyâ
Çelebi Seyahatnâmesi õstanbul Üniversitesi Kütüphanesi
TürkçeYazmalar 5973, Süleymaniye Kütüphanesi Pertev
Paπa 462, Süleymaniye Kütüphanesi Hací Beπir Aüa 452
Numaralí Yazmalarín Mukayeseli Transkripsiyonu-Dizini
(priredili: Seyit Ali Kahraman ‡ Yücel Daülí ‡ Robert
Dankoff), 10. Kitap, Istanbul, 2007.

Evliya Çelebi Seyahatnâmesi, Istanbul 1314. ‡ 1318.
The Encyclopaedia of Islam. Vol. II, Leiden, Brill,

1991.
Encyclopaedia of the Ottoman Empire. (urednici: Ga-

bor Ágoston, Bruce Masters), New York, 2009.
History of the Ottoman State, Society and Civilisation

(uredio: Ekmeleddin õhsanoülu), õstanbul, 2002,
Holjevac, Æeljko ‡ MoaËanin, Nenad. Hrvatsko-slavon-

ska Vojna krajina i Hrvati pod vlaπÊu Osmanskoga Carstva
u ranome novom vijeku. Zagreb, 2007, 6-107.

Karacson, Imre. Evlia Cselebi török világutazó ma-
gyarországi utazásai: 1660-1664. Budapest: MTA, 1904.

MoaËanin, Nenad. Turska Hrvatska. Hrvati pod vlaπÊu
Osmanskog Carstva do 1791. Preispitivanja. Zagreb, 1999.

MoaËanin, Nenad. “Osijek u turskim izvorima”, Po-
vijesni prilozi, 16, 1997, str. 33-56.

SmailagiÊ, Nerkez. Leksikon Islama, Sarajevo, 1990.
Spaho, Fehim. “Hrvati u Evlija »elebijinom Putopisu”,

Hrvatsko kolo, knj. XIII, 1932, 41-50.

SUMMARY

THE “NEW” EVLIA CHELEBY:
THE TRAVELOGUE’S AUTOGRAPH

Evlia Cheleby (or, Evliyâ Çelebi bin Derviù Me-
hemmed Zillî) is a well known Ottoman traveller from
the seventeenth century who spent more than forty
years travelling across the Ottoman Empire and its
borders. His numerous travels are described in detail
in ten voluminous books entitled Seyahatnâme. That
work is based primarily on the author’s testimony,
that is on Evlia’s personal impressions and experi-
ences. Although reserarchers still dispute the authen-
ticity of some episodes described by Evlia (it is doubt-
ful if he ever visited the Netherlands and Spain), and
despite the obvious fact that some data are based on
the sources provided by the earlier Ottoman chroni-
clers and historiographers (for example, Ibrahim
Peçevi and Mehmed Aùik), it is still the case that in
recent years Evlia’s work has gained in relevance.
Most contemporary historiographers of the Ottman
era and researchers such as philologists, who have
studied Evlia’s work based on autographs, have rec-
ognized Seyahatnâme as a reliable historical source
that provided the correct methodology offers objec-
tive and variously useful insights. It therefore comes
as no surprise that Evlia Cheleby is today probably
the most oft quoted Ottoman author in historiogra-
phy worldwide. However, it has not always been the
case since up until only recently there were in circu-
lation contradictory estimates concerning his reliabil-
ity. Some researchers held that Evlia’s work is a re-
pository of precious information, while some have
rejected it as a collection of invented stories. It is the
article’s goal to chart a way of comparative analysis
of the “Travelogue”, particularly the translations of
Seyahatnâme by Hazim ©abanoviÊ and the volumes
V, VI and VII of autographs so as to establish on the
basis of preliminary examination of a few randomly
choses examples the range of differences, to ascer-
tain credibility of some of Evlia’s testimonies and
contribute to an estimation of reliability of Seyahat-
nâme as a historical source for Croatian lands and the
neighbouring regions.



91

Daπak Carigrada

Carigradska tiskara “Zellich”*

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Vjeran KURSAR
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

POVIJESNI OKVIR: HRVATI KAO STRANI
RADNICI U ISTANBULU TIJEKOM “DUGOG
19. STOLJE∆A”

Zamah industrijalizacije, te razvoj svjetske eko-
nomije i globalnog træiπta rada, u 19. stoljeÊu uzro-
kovali su velika kretanja radno sposobnog stanov-
niπtva iz nerazvijenih poljoprivrednih podruËja s
viπkom radne snage u razvijenija industrijska podruËja
u kojima je radne snage nedostajalo. Preteæito se radilo
o migracijama iz podruËja europske “periferije,” poput
Irske, ©panjolske, Italije, kao i zemalja istoËne Europe,
u rastuÊe svjetske ekonomije i novootvorena træiπta.
Svoje mjesto meu tim ekonomskim iseljenicima u
potrazi za poslom i boljim æivotom zauzeli su i Hrvati,
i to u priliËno velikom broju. Hrvatske zemlje pri-
padale su meu najnerazvijenije pokrajine Habsburπke
Monarhije, koja se i sama nalazila na periferiji europ-
ske industrijalizacije. Administrativna i politiËka raz-
jedinjenost hrvatskih zemalja, neravnomjerna za-
stupljenost u vlasti, cenzura, i uopÊe vrlo ograniËena
politiËka prava potencirali su opÊe nezadovoljstvo i,
u kombinaciji s vrlo teπkom ekonomskom situacijom,
utjecali su na stvaranje atmosfere koja je pogodovala
iseljavanju, πto je u najveÊoj mjeri zahvatilo Dalma-
ciju. Tijekom 19. stoljeÊa stanovniπtvo Dalmacije se
udvostruËilo, no, rast broja stanovnika nije bio praÊen
gospodarskim rastom i industrijskim razvojem. Su-
oËeni s nemoguÊnoπÊu zapoπljavanja i nerjeπivim
siromaπtvom, Dalmatinci su se sve ËeπÊe odluËivali
na iseljavanje u zemlje u kojima je bilo moguÊe naÊi
posao. Blizina mora, luke povezane s brojnim sredo-
zemnim i svjetskim lukama te revolucija u transportu,
nastala zahvaljujuÊi izumu parobroda, pruæili su
veÊem broju ljudi moguÊnost jednostavnijeg odlaska
k æeljenoj destinaciji.

Tzv. prva globalizacija, koja je zapoËela 1820-ih
i trajala sve do katastrofe Prvoga svjetskog rata (1914),
utjecala je i na modernizacijske procese u ocvalom
Osmanskom Carstvu. Pritisak velikih europskih sila
prisilio je sultana da naposlijetku otvori bogato osman-
sko træiπte svjetskoj ekonomiji. Poslije potpisivanja

preferencijalnih ugovora o slobodnoj trgovini s europ-
skim dræavama (prvi s Velikom Britanijom, 1838),
ulazak europskoga kapitala i investicija u Osmansko
Carstvo znatno dinamizira njegovo gospodarstvo.1

Zajedno s europskim kapitalom, investicijama, bizni-
som i poduzeÊima, osmansku dræavu, a prije svega
njen administrativni i ekonomski centar, Istanbul,
preplavili su imigranti iz europskih zemalja u potrazi
za zaradom, od biznismena i bankara, preko struËnjaka
za nove tehnologije, do fiziËkih radnika. S druge stra-
ne, neki imigranti doπli su na poziv dræave. U veÊini
sluËajeva radilo se o struËnjacima koji su bili potrebni
za provoenje zapoËetih reformi i uvoenje novih
tehnologija.2

SuoËeni sa zaostajanjem na svim poljima u od-
nosu na europske dræave, sultani zapoËinju dugotrajan
i teæak proces sveobuhvatne modernizacije koja Êe u
potpunosti izmijeniti lice Osmanskog Carstva.3 Mo-
dernizacija tijekom reformskog razdoblja Tanzimata
(1839-1876) i liberalizacija reæima, prije svega uredbe
koje su uklonile diskriminatorne odredbe πerijatskog
prava i uspostavile pravnu jednakost izmeu svih
graana bez obzira ne vjersku ili etniËku pripadnost,
dodatno su potaknule dolazak stranaca. U takvim
uvjetima broj europskih useljenika u Istanbulu, ali i
drugim velikim, prije svega luËkim gradovima Levan-

* Æelio bih zahvaliti Edwinu Zellitchu, Jeanu Zellichu i Æeljku
ZeliÊu πto su mi dali pristup svojim privatnim obiteljskim arhivima
i tako omoguÊili nastanak ovoga rada. Takoer, æelim izraziti
zahvalnost na pomoÊi Lorans Tanatar Baruh, Ekremu »auπeviÊu,
Tomislavu GaloviÊu, Amiru Soudipouru, Dimitrisu Loupisu i
Stefanu Petrungaru.

1 V.: V. Necla Geyikdaüí, Foreign Investment in the Ottoman
Empire. International Trade and Relations 1854-1914 (London-
New York: I.B. Tauris, 2011), str. 21-28.

2 Oliver Jens Schmitt, Les Levantines. Cadres de vie et iden-
tités d’un groupe ethno-confessionnel de l’Empire ottoman au

‘long’ 19e siècle, prev. Jean-François de Andria (Istanbul: Les
Édition Isis, 2007), str. 112-113.

3 V.: õlber Ortaylí, õmparatorluüun En Uzun Yüzyílí (Istanbul:
Alkím, 2005); srpski prijevod: õlber Ortaylí, Najduæi vek imperije

(Beograd: Srpska knjiæevna zadruga, 2004).



92

ta, poput Smirne (Izmir), Aleksandrije i Soluna, ubrza-
no se poveÊavao. Kako piπe Oliver Jens Schmitt u
svojoj knjizi o Levantincima u Carigradu i Smirni
(Izmiru), iseljenici iz Dalmacije, najnerazvijenije po-
krajine Habsburπke Monarhije, bili su meu najbroj-
nijim pridoπlicama u Istanbulu u prvoj polovici 19.
stoljeÊa.4 Propadanjem Venecije i Dubrovnika ta po-
krajina pripada Austriji, no, novi porezi, centralizacija,
birokratizacija i, ne na zadnjem mjestu, vojna obveza,
popraÊene ekonomskom i poljoprivrednom krizom,
djelovali su kao sile koje su potaknule masovno iselja-
vanje Dalmatinaca. Iako je joπ uvijek teπko rekon-
struirati toËnu proceduru prilikom odlaska naπih
iseljenika na rad u Istanbul i na Levant uopÊe, pored
austrijskih vlasti, dio poslova je bio obavljen vjero-
jatno i posredstvom osmanskih konzulata
(ùehbenderlik) koji su se nalazili u Dubrovniku, Zadru,
Zagrebu, kao i Rijeci, Ëija je intrigantna Casa Turca
nedavno dobila obnovljeno proËelje.5

O velikom broju hrvatskih iseljenika u Istanbulu
govore naπijenci koji su posjetili grad na Bosporu,
poput zagrebaËkog jezikoslovca i knjiæevnika Adolfa
Vebera TkalËeviÊa u “Putopisu u Carigrad“ iz 1885.
godine, fra Jake BaltiÊa, bosanskog franjevca koji je
na pastoralnoj sluæbi u osmanskoj prijestolnici proveo
tri godine (1847-1849), ili pak bosanskog polihistora
fra Ivana Frane JukiÊa, koji je sredinom stoljeÊa
proveo neko vrijeme u carigradskoj tamnici pod
optuæbom za protudræavnu djelatnost. Zanimljivo je
da se procjene u Veberovom putopisu i BaltiÊevoj
kronici podudaraju kada govore o oko 6.000 iseljenika
iz hrvatskih zemalja. Dok bi se u putnikove procjene
moglo posumnjati, buduÊi da ih, prema vlastitim rije-
Ëima, temelji na podacima koje je Ëuo od jedne
hrvatske kuÊanice u Istanbulu, doduπe potvrenim od
jednog “starjeπine hrvatskog”, s kojim se susreo na
Feneru, vijest bosanskog fratra pouzdanijeg je karak-
tera, buduÊi da je fra Jako, kao duhovnik na sluæbi u
æupnoj crkvi Santa Maria Draperis u glavnoj kato-
liËkoj Ëetvrti Pera, morao imati relativno dobar uvid
u brojËano stanje svojih zemljaka. Da je broj hrvatskih
iseljenika u Istanbulu tijekom 19. stoljeÊa doista bio
popriliËno velik potvruju nam matiËne knjige cari-
gradskih katoliËkih æupa. Tako broj djece naπega
podrijetla krπtene samo u æupi sv. Petra i Pavla na
Galati u ovome razdoblju doseæe gotovo 1000. Kada
bi se tome dodali podaci iz matiËnih knjiga drugih
æupnih crkava u Peri (Santa Maria Draperis, Saint

Antoine), te nove levantinske æupne crkve u Pangaltíju
(katedrala Saint-Esprit), taj broj bi se znatnije uveÊao.6

Zbog toga πto strani dræavljani nisu bili ukljuËeni
u sluæbene osmanske popise stanovniπtva, toËan broj
Hrvata koji su æivjeli u Istanbulu teπko Êe se moÊi u
dogledno vrijeme sa sigurnoπÊu utvrditi. Meutim,
makar djelomiËan uvid mogao bi se dobiti iz podataka
konzulata i veleposlanstava dræava Ëiji su Hrvati
dræavljani bili. Primjerice, prema izvjeπtajima iz
Generalnoga konzulata Kraljevine SHS u Istanbulu,
izmeu dva svjetska rata ovdje je æivjelo oko 8.000
Bokelja i Dalmatinaca.7 U hrvatskim arhivima za sada
nisu otkrivene liste iseljenika u Carigrad i Levant,
izuzev nekolicine pojedinaËnih putnica izdanih za rad
u ovim krajevima. Moæe se pretpostaviti da bi se
iscrpniji podaci o ovome pitanju mogli naÊi u arhivima
BeËa i Budimpeπte, kao i Rima. Meutim, potpunih
podataka najvjerojatnije nema buduÊi da je praksa
izdavanja putovnica u zapadnoeuropskim dræavama
u drugoj polovini 19. stoljeÊa krajnje liberalizirana,
odnosno ukinuta, pa tako i u Habsburπkoj Monarhiji
(1865).8

Kao πto su zabiljeæili oËevici, poput fra Ivana
Frane JukiÊa, fra Jake BaltiÊa, ili Adolfa Vebera
TkalËeviÊa, hrvatski iseljenici i iseljenice radili su kao
nadniËari, industrijski radnici, zaπtitari, kuÊepazitelji,
kuÊne pomoÊnice, obrtnici, trgovci i mornari. Dobrim
dijelom su bili vezani za kompanije i poduzeÊa koja
su imala sjediπte u Habsburπkoj Monarhiji, kao πto je
bio, primjerice, pomorski prijevoznik “Austrijski
Lloyd” sa srediπtem u Trstu. Dio hrvatskih iseljenika
æivio je teπko, ponekad Ëak i ispod granice siromaπtva.
Tako pojedini osmanski dokumenti donose naredbe
da se siromaπni i nezaposleni Hrvati vrate u domovinu
zbog velike bijede i neimaπtine, a ponekad i zbog
nereda koje su izazivali. No, treba napomenuti da se
Hrvati, kao stranci, odnosno dræavljani Habsburπke
Monarhije, u osmanskim izvorima vrlo Ëesto susreÊu
upravo u ekscesnim situacijama, koje prisiljavaju
osmansku dræavu da se direktno uplete u inaËe, u prav-
nom pogledu, neovisne poslove stranaca. S druge
strane, jedan dio hrvatskih iseljenika i njihovih poto-
maka uspio je ostvariti zavidne karijere i zadobiti
ugled u istanbulskoj levantinskoj zajednici, pa i izvan
nje, poput –ure KlariÊa, ravnatelja istanbulske tvor-
nice duhana, Giacomoa Anderlitcha, osnivaËa doma
za starije osobe “Artigiana,” Ëuvenoga kartografa
Jacquesa Pervititcha, i drugih.9

4 Schmitt, Les Levantines, str. 179-180. O Hrvatima i Dal-
matincima u Istanbulu v.: Vjeran Kursar, “Hrvati u gradu na
Bosporu. Hrvatsko iseljeniπtvo u osmanskoj prijestolnici Istanbulu
u dugom 19. stoljeÊu,” Hrvatska revija, 13, 4 (2013), str. 42-49,
dostupno online: <http://www.matica.hr/hr/399/Hrvati%20u%20
gradu%20na%20Bosporu/> (pristup: 20. svibnja 2014).

5 V.: Osmanlí Belgelerinde Hírvatistan (Ankara: T. C. Baùba-
kanlík Devlet Arùivleri Genel Müdürlüüü, Osmanlí Arùivi Daire
Baùkanlíüí, 2010), str. 120-121, 108-109, 112-119; Esma HalepoviÊ
–eËeviÊ, ur., Turska kuÊa ‡ Casa Turca u Rijeci (Rijeka: Hrvatsko-
-tursko druπtvo, Liber, 2007).

6 Kursar, “Hrvati u gradu na Bosporu,” str. 43-44.
7 Radmila RadiÊ, “Jugoslovenska kolonija u Carigradu iz-

medju dva svetska rata,“ Tokovi istorije, 3-4 (2008), str. 201.
8 Cristoph Herzog, “Migration and the state. On Ottoman

regulations concerning migration since the age of Mahmud II,” u:
Ulrike Freitag, Malte Fuhrmann, Nora Lafi i Florian Riedler, ur.,
The City in the Ottoman Empire. Migration and the Making of
Urban Modernity (London ‡ New York: Routledge, 2011), str.
128.

9 Kursar, “Hrvati u gradu na Bosporu,” str. 46-48.



93

BRELJANIN ANTONIO ZELI∆ I UVO–ENJE
LITOGRAFSKOG TISKARSTVA U OSMANSKO
CARSTVO I NJEGOVU PRIJESTOLNICU

Obitelj ZeliÊ najistaknutiji je primjer uspona jedne
nove iseljeniËke obitelji. Glava carigradske obitelji
ZeliÊ, Antonio, rodio se u Brelima pokraj Makarske
21. sijeËnja 1820. kao Ëetvrti od petorice sinova Grge
ZeliÊa i Simeone MediÊ. Studirao je teologiju u Splitu,
no, studij je ipak prekinuo i iselio u Istanbul 1840.
godine. MoguÊe je da je bio primoran donijeti takvu
odluku iz “politiËkih razloga” (per causa politica).
Isprava iz 1938. iz Æupnog ureda Brela sugerira da je
Antonio bio u vezi s hrvatskim nacionalnim pokretom,
te je vjerojatno zbog pritiska habsburπkih vlasti i na-
pustio domovinu.10 U svakome sluËaju, Antonio ZeliÊ
odudara od stereotipa klasiËnoga hrvatskog iseljenika,
i po obrazovanju i po motivima iseljavanja.

Po dolasku u Istanbul, ZeliÊ se zaposlio u lito-
grafskoj tiskari Henrija Cayola, l’Impremerie Cayol,
kao tiskar-litograf.11 I sam Cayol, roen u Aubagneu
pokraj Marseillea, bio je europski imigrant poput
ZeliÊa, a u grad na Bosporu doπao je devet godina
ranije.12 Cayol je kao jedan od rijetkih stranaca u rela-
tivno kratkom vremenu nauËio turski, a moæda je i
upravo zahvaljujuÊi tome uskoro dobio priliku da
uvede litografski tisak u Osmansko Carstvo. PokretaË
brojnih reformi i procesa modernizacije osmanske
dræave, sultan Mahmud II (1808-1839), shvaÊao je
vaænost novih tehnologija i stranih struËnjaka za svoj
modernizacijski projekt, i Cayol je uskoro bio anga-
æiran u dræavnoj sluæbi. Cayol je vodio litografski ate-
lijer koji je tiskao publikacije za Ministarstvo rata i
seraskera Mehmed Husrev-paπu, a pod svojom upra-
vom imao je 50 vojnika-uËenika. Nekoliko godina
kasnije Mahmud II odao je priznanje Cayolovom radu
i udijelio mu je ferman kojim mu se dopuπta samo-
stalno djelovanje i tiskanje djela na osmanskom tur-
skom jeziku. Henri Cayol je iskoristio pruæenu priliku,
napustio Ministarstvo rata i osnovao vlastitu tiskaru
u predjelu Kulekapí (Téké) u Ëetvrti Pera 1836. go-
dine. ZahvaljujuÊi vlastitom umijeÊu, sposobnosti
tiskanja tekstova u razliËitim pismima kao πto su
osmanski turski, francuski, grËki i armenski, kao i
utjecajnim prijateljima i poznanicima, Cayol je vrlo
brzo zadobio povjerenje i simpatije klijenata i razvio
poslovanje.13

Litografija, koja je bila izumljena svega tridesetak
godina prije njenog uvoenja u Osmansko Carstvo,
revolucionirala je tiskarsku tehnologiju, posebice u
pogledu kvalitete otiska ilustracija, πto ju je uËinilo
izvanrednim medijem za komunikaciju sa πirim slo-
jevima.14 S druge strane, nova tehnologija i upotreba
kamene ploËe uËinila je ovu vrstu tiska izuzetno prila-
godljivom posebnim znaËajkama arapskog pisma,
koje je bilo u opÊoj upotrebi u Osmanskom Carstvu,
i koristilo se za pisanje osmanskoga turskog kao sluæ-
benog jezika, kao i arapskog i perzijskog. Sposobnost
litografije da zadræi kvalitetu arapskog pisma na
gotovo kaligrafskoj razini omoguÊila je tiskarstvu da
konaËno preuzme primat u odnosu na ruËno prepisi-
vanje i pisare. Drugi razlog za uvoenje litografije u
masovnu upotrebu imao je viπe druπtveno-vjerski,
nego tehnoloπki karakter. Cehovno udruæenje pisara
(“esnaf katiba”) bio je protiv uvoenja tehnologije
koja Êe uËiniti njihove usluge suviπnima, i u konaËnici
uniπtiti samu profesiju. S druge strane, i ulema, koja
je brinula nad pravovjerjem u osmanskoj dræavi, a
priori se protivila uvoenju “novotarija” (bid’a), kao
sigurnog puta u herezu; ako se pritom radilo o “novi-
nama” “nevjerniËkog” podrijetla, opasnost je bila tim
veÊa. Ne bi li se izbjeglo protivljenje vjerskih krugova
i bogobojaznog stanovniπtva, prva osmanska tiskara
Ibrahima Müteferrike iz 1730-ih zapoËela je s radom
tek s afirmativnom fetvom (pravnim miπljenjem) πej-
hulislama. U 19. stoljeÊu situacija za uvoenje tiska
u masovnu upotrebu je i u tome pogledu sazrela: teh-
niËka poboljπanja su otklonila prigovore o nepogod-
nosti tiska za arapsko pismo, dok su ambiciozne re-
forme uvelike smanjile utjecaj πerijata i uleme u korist
sveproæimajuÊe modernizacije.15 U tome pogledu,
vaænost Cayolove tiskare kao prve litografije u
Osmanskom Carstvu zaista je bila izuzetna.

Iako je veÊ nakon nepune dvije godine po dolasku
u Cayolovu tiskaru u prosincu 1840. odluËio napustiti
Istanbul i zapoËeti posao na novom projektu na Malti,
Cayol je svom dotadaπnjem zaposleniku, “tiskaru
litografu” ZeliÊu napisao vrlo pozitivnu preporuku za
novoga poslodavca G. Brocktorffa (25. lipnja 1842).16

Cayol je istaknuo da je “bio vrlo zadovoljan kako s
njegovom posluπnoπÊu, paænjom i pomoÊi na poslu,
jednako tako i s njegovim dobrim ponaπanjem koje
je uvijek bilo besprijekorno...”17 NeoËekivano, ZeliÊ

10 Osobni arhiv Æeljka ZeliÊa, Brela (kasnije: AÆZ). Albero
genealogico del quo. ZeliÊ Gregorio e Simeona MediÊ. Dall’officio
Parrochiale (sic), Brela 4. agosto 1938, Dn Antonio SoljaniÊ
parroco.

11 Grégoire Zellich, Notice historique sur la lithographie et
sur les origines de son introduction en Turquie (Istanbul: A. Zellich
fils, 1895), 47.

12 Ibid., 43-44.
13 Ibid., 44-47; Selim Nüzhet Gerçek, Türk Taù Basmacílíüí

(Istanbul: Devlet Basímevi, 1939), 10-29. Cf. Günay Alpay Kut,
“Matba‘a. 2. In Turkey,” Encyclopaedia of Islam. New Edition,

(Leiden: Brill, 1991), Vol. 6, 802; Âlim Kahraman, “Taù Basmasí,”
Türkiye Diyanet Vakfí õslam Ansiklopedisi, sv. 40 (Istanbul: Türkiye
Diyanet Vakfí, 2011), str. 144-145.

14 V.: Peter C. Marzio, “Lithography as a Democratic Art: A
Reappraisal,” Leonardo 4, 1 (1971), 37-48.

15 V.: Francis Robinson, “Technology and Religious Change:
Islam and the Impact of Print,” Modern Asian Studies, 27, 1 (1993),
229-251.

16 Osobni arhiv Edwina Zellitcha, Atena (kasnije: AEZ).
Pismo preporuke Henrija Cayola, 25. VI 1842. Cf. Zellich, Notice
historique, 47.

17 AEZ. Pismo preporuke Henrija Cayola, 25. VI 1842.



94

Henri Zellich sa kÊerkama i sinom Louisom, posljednjim tiskarom obitelji Zellich ‡ Arhiv Edwina Zellitcha, Atena

Antonio ZeliÊ i njegov sin i nasljednik Grégoire ‡ Arhiv
Edwina Zellitcha, Atena

BraÊa Nicolas i Grégoire Zellich ‡ Arhiv Edwina
Zellitcha, Atena



95

je na Malti ostao svega nekoliko mjeseci, i zbog
zdravstvenih problema napustio je Brocktorffa i otok,
te se, nakon duljeg putovanja po Italiji, krajem 1842.
vratio u Istanbul, gdje se iznova zaposlio u Cayolovoj
tiskari. S vremenom se ZeliÊ izuzetno istaknuo u struci
i zadobio povjerenje i klijenata i suradnika, tako i vlas-
nika, koji ga na kraju postavlja za voditelja poslovanja,
a sam se posveÊuje studijima lingvistike, arheologije
i numizmatike.18 Cayolova tiskara je πirila i razvijala
posao sve do 1852. godine, kada je zgrada tiskare u
poæaru izazvanom nepaænjom radnika potpuno izgo-
rjela. Ipak, Cayol je uspio smoÊi snage i, uz pomoÊ
Antonija ZeliÊa, iznova pokrenuti tiskaru 1855. Ne
bi li zadræao visoku razinu nekadaπnje produkcije,
Cayol je potom u Parizu nabavio nove strojeve i slo-
va.19 Naime, u to vrijeme se pojavila i nekolicina novih
litografskih tiskara, no sve se nisu uspjele nametnuti
træiπtu, i uskoro su nestale.20 Nova Cayolova tiskara
nalazila se na na novoj lokaciji u glavnoj ulici Pere
(Grand rue de Péra, danaπnji õstiklal Caddesi), u
blizini francuskog veleposlanstva (kriæanje õstiklal
Caddesi i Nur-i Ziya Sokaüí).21 Tiskara pod ZeliÊevim
vodstvom uskoro je uspjela nadmaπiti konkurente, i s
uspjehom se nastavila πiriti. ZnaËajna promjena
nastupila je 1865, kada je epidemija kolere koja je
izbila u Istanbulu odnijela i æivot prvog osmanskog
litografa Henrija Cayola, u dobi od πezdeset godina.
Osim dokazane izvrsnosti u litografskom umijeÊu,
Cayol, je prema rijeËima Antonijevog sina Grégoira
Zellicha, bio “ne samo homme de lettres i istaknuti
orijentalist, nego i uËen arheolog”, koji je ostavio iza
sebe veliku biblioteku s 3 do 4 tisuÊe naslova i brojnim
orijentalnim rukopisima, kao i bogatom numizmatiË-
kom zbirkom.22 ©to se tiËe njegovog glavnog zani-
manja, litografije, treba reÊi da je Cayol bio i vrstan
kaligraf viËan osebujnim karakteristikama arapskog
pisma, a iza sebe je, uz Antonija ZeliÊa, ostavio viπe
uËenika, kao πto su Brindisi, Manaraki, Trapani, i dr.23

Cayolova tiskara je nastavila raditi i nakon smrti
vlasnika i osnivaËa, a poslovanje je u ime obitelji do
1869. godine vodio Antonio ZeliÊ.24

OSNIVANJE TISKARE I LITOGRAFIJE
“A. ZELLICH I SINOVI”

Godine 1869. Antonio ZeliÊ osnovao je vlastiti
litografski atelijer, kojemu je kasnije pridodao i
tiskaru, i zapoËeo je rad u priliËno skromnim uvjetima.
Antoniju se u poslu uskoro pridruæio stariji sin Gré-

goire, koji se posvetio prouËavanju litografije i drugih
grafiËkih vjeπtina, te uËenju “orijentalnih” jezika.25

Nekoliko godina kasnije, obiteljskoj tiskari prikljuËuju
se joπ trojica Antonijevih sinova, Nicolas, Michel i
Henri. Pretvaranje tiskare Antonija ZeliÊa u obiteljsku
tiskaru ogledalo se i u promjeni njenog imena. U po-
Ëetku je tiskara nosila ime svog osnivaËa, kako je to
vidljivo u impresumu nekolicine knjiga objavljenih
1871, 1874. i 1875. godine: Imprimerie A. Zellich.26

Nakon πto su se sinovi prikljuËili oËevom projektu, i
tiskara mijenja ime u “A. Zellich i sinovi,” odnosno
Imprimerie A. Zellich et fils, kako stoji u impresumu
od 1880. nadalje.27 Pod tim imenom se tiskara spo-
minje i 1881. u L’indicateur otomman annuaire-alma-
nach du commerce, de l’industrie, de l’administration
& de la magistrature, godiπnjaku-almanahu za trgo-
vinu, industriju, administraciju i magistraturu, koji je
donosio popise zanimanja i zaposlenika u navedenim
oblastima. Izmeu dvadeset “tiskara ili litografa”
(imprimeurs ou typographes) u Istanbulu te godine
navedena je istaknutim slovima i tiskara “ZELLICH
(A.) et Fils.”28 Pod tim imenom tiskara se pojavljuje i
u izdanijma za 1883, 1885. i 1889-1890. godinu.29

U Istanbulu je Antonio ZeliÊ osnovao i obitelj,
oæenivπi se Mariom Démie iz Marseilla, zemljakinjom

18 Zellich, Notice historique, 51.
19 Ibid., 51-52; Gerçek, Türk Taù Basmacílíüí, 28-29; Kut,

“Matba‘a,” 802.
20 Zellich, Notice historique, 53.
21 Ibid., 52.
22 Ibid., 53.
23 Ibid., 53-54.
24 Ibid., 54.

25 Ibid., 54; Osobni arhiv Jeana Zellicha, Pariz (kasnije: AJZ).
“Notice sur l’imprimerie A. Zellich & fils. Constantinople, Novem-
bre 1887” u: Livre d’or. 1869-1919. Cinquantenaire de la maison
Zellitch frères. 8 décembre 1919.

26 Ali Pacha, Catalogue explicatif, historique et scientifique
d’un certain nombre d’objets contenus dans le Musée impérial de
Constantinople fondé en 1869 sous le grand vésirat de Son Altesse
Ali Pacha (Constantinople, Imprimerie A. Zellich, 1871); Antonio
D. Grati, Biografia dell’avvocato Antonio D. Grati Fondatore della
societa scientifica, Letteraria, artistica (Costantinopoli, A. Zellich,
1874); S. Lanquetin, Fractionnaire portatif supprimant, dans les
calculs d’intérêts, les longues multiplications et divisions (Constan-
tinople: Imprimerie de A. Zellich, 1875); F. A. Belin, Notice bio-
grafique et littéraire (Constantinople; Imp. A. Zellich, 1875).

27 Léonard Arnaud, Une mission pour la peste en Mésopo-
tamie, rapport adressé en 1876 au Consei international de santé
de Constantinople, par le Dr Léonard Arnaud (Constantinople:
Impr. de A. Zellich et fils, 1880); Camera italiana di commercio,
arti ed industrie di Costantinopoli : Atti dell’anno 1885, (Costanti-
nopoli, Tip. Lit. A. Zellich Et Fils, 1887); Commission arbitrale
instituée pour statuer sur les réclamations existant entre le Gou-
vernement impérial ottoman et la Compagnie d’exploitation des
chemins de fer orientaux : demande du Gouvernement impérial
ottoman no. 4 : paiement d’un loyer à fixer pour la ligne de Salo-
nique à Mitrowitza et la section de Tirnova-Hermanly-Yamboli
(Constantinople: Imprimerie A.�Zellich�& Fils, 1888).

28 L’indicateur ottoman annuaire-almanach du commerce,
de l’industrie, de l’administration & de la magistrature, créé par
Raphael C. Cervati et publié par Carvati frères & D. Fatzea.
deuxième anée 1881 ‡ Hégire 1298. (Constantinople, Imprimérie
et litographie céntrales du journal ‘La Turquie’ 1881), str. 318,
265 (od 1885. izlazi pod naslovom: L’indicateur oriental annuaire
du commerce de la magistrature etc. Turquie, Russie, Grèce &
Bulgaire, dok 1889. nosi ime Annuaire oriental du commerce
l’industrie de l’administration et de la magistrature).

29 L’indicateur ottoman, 1883, str. 357, 412; L’indicateur
oriental, 1885-1886, str. 349, 292; Annuaire oriental, 1889-1890,
str 368, 458, 467.



96

svojega πefa i mentora Henrija Cayola. Grégoire
Zellich, oËeva desna ruka, roen je 28. listopada
1853.30 Osim ranije spomenutih sinova koji Êe se
takoer ukljuËiti u obiteljski biznis ‡ Nicolasa (r.
1859), Henrija (r. 1866), i Michela (r. 1851), Antonio
je imao i sina Constantina (1863), koji nije radio s
ocem i ostalom braÊom u tiskari, a umro je u dobi od
34 godine, te kÊeri Annette, udanu Hontang, i Helenu
Ursulu (r. 1861), o kojoj viπe ne znamo (moguÊe da
je umrla kao dijete, ako se ne radi o jedno te istoj
osobi).31 U narednim godinama i desetljeÊima tiskara
ZeliÊevih razvijat Êe svoje poslovanje upravo zahva-
ljujuÊi zajedniËkom trudu Ëitave obitelji. Obitelj je i
zajedno stanovala u Ulici Balkon (ili Tekke) u Peri,
dok se sa straænje strane nalazila tiskara, koja je imala
ulaz s Ulice Yazící (Yazidji), danas Serdar-í Ekrem
Sokaüí.32 U Ëast obitelji Zellich, ulica u kojoj je obitelj
stanovala dobila je njeno ime ‡ “Rue Balcon ou Pas-
sage Zellich,” kako to otkrivaju najpoznatije karte
Istanbula s poËetka 20. stoljeÊa, poput karte Charlesa
Eduarda Goada “Plan d’assurance de Constantinople”
iz prosinca 1905. godine,33 odnosno karte Jacquesa
Pervititcha “Plan cadastral d’Assurances” iz 1932.34

Prve godine rada tiskare prema rijeËima Grégoirea
Zellicha bile su teπke, a uvjeti skromni.35 Prve do da-
nas saËuvane i poznate knjige tiskare “Zellich” su
katalog predmeta u Imperijalnom muzeju u Istanbulu
iz 1871. godine (Ali Pacha, Catalogue explicatif,
historique et scientifique d’un certain nombre d’objets
contenus dans le Musée impérial de Constantinople
fondé en 1869 sous le grand vésirat de Son Altesse
Ali Pacha), te knjiga o krπÊanskim svecima i muËeni-
cima i njihovim Ëudima “Altínoluk”, skup tekstova
koje je s grËkog na karamanlijski turski jezik (pisan
grËkim pismenima) preveo sveÊenik iz Nevùehira
Nemùehirli (Nevùehirli) Georgios (Yorgi) Efendi (“Bu
Altínoluk ayílan kitapta bazí martiroslarín ve Hosiosla-
rín nakliyetleri Hristos içün çektikleri garyetler beyan-

dír...” Istanbul, Antonaki Zeliç Tab’hanesi; 1. izd.
1815).36 Od izdanja iz 1870-ih danas je poznato sedam
knjiga, od toga tri na francuskom, i po jedna na talijan-
skom, albanskom, grËkom i osmanskom turskom.37

VeÊ u prvom desetljeÊu svoje izdavaËke aktivnosti
ZeliÊi su pokazali sposobnost udovoljiti potraænji
tehniËki vrlo zahtjevnoga istanbulskoga multijeziËnog
træiπta knjiga, koje je bilo ogledalo kozmopolitsko-
ga karaktera glavnoga grada Osmanskog Carstva.38

Objavljena djela tematski su bila vrlo raznorodna, od
crkvenih (pravoslavnih i katoliËkih) i medicinskih, do
biografskih, povijesno-knjiæevnih (Belin) i povijesno-
-politiËkih (“Alfabëtarë”). Osim knjiga, tiskara “A.
Zellich” je od 1875. do 1876. izdavala i jedan od vaæ-
nijih gradskih Ëasopisa na francuskom jeziku “Revue
de Constantinople : politique, financière et littéraire”
vikonta Alfreda de Castona.39

Dok su ubrzaniji razvoj i πirenje tiskarstva u
Osmanskom Carstvu zapoËeli joπ u doba sultana
Abdülaziza (1861-1876), tiskarstvo je doæivjelo svoj
puni procvat za vladavine sultana Abdülhamida
(1876-1909). Razlog tome bila je opÊa modernizacija
zemlje, koja je iziskivala otvaranje novih πkola i
πirenje obrazovanja u dotada nevienom obliku, pri
Ëemu je masovno tiskanje udæbenika, knjiga, novina,
biltena, ali i poveÊanje opÊeg interesa javnosti za
lijepom knjiæevnosti imalo vrlo vaænu ulogu.40 I tiska-
ra ZeliÊevih u tome razdoblju doæivljava procvat. Iako
su danas od izdanja iz 1880-ih poznata samo tri djela,
francusko-osmansko-turski rjeËnik, udæbenik fran-
cuskog jezika, te jedan πkolski priruËnik,41 tiskara je

30 AEZ. Potvrda o austrijskom dræavljanstvu Grégoirea Zel-
licha, izdana od Austro-ugarskog veleposlanstva u Istanbulu 14.
travnja 1898.

31 Arhiv katoliËke æupe Santa Maria Draperis, Istanbul (kas-
nije: SMD). Liber VII baptizatorum ab anno 1858 usq. ad annum
1868, str. 39, br. 315, str. 243, br. 1878;; str. 116, br. 974; Mario
Augusto Zelic, “Family tree”, “Zelic family” na stranici myherita
ge.com, <http://www.myheritage.com/site-59470351/zelic-
family> (posljednji pristup 12. 05. 2014); podaci sa spomenika
obitelji Antonia Zellicha, katoliËko groblje Feriköy, Istanbul.

32 Vidi: L’indicateur ottoman, 1881, str. 265, 318; L’indica-
teur ottoman, 1883, str. 357, 412; L’indicateur oriental, 1885-1886,
str. 349, 292; Impresum Zellicheve knjige Notice historique donosi
sljedeÊu adresu: “Imprimerie A. Zellich Fils, Péra, rue Balcon et
rue Yazidji (Passage Zellich).”

33 Charles Eduard Goad’un õstanbul Haritalarí, ur. Ali Mazak
(Istanbul: õstanbul Büyükùehir Belediye Baùkanlíüí Kütüphane ve
Müzeler Müdürlüüü, 2007), f. 35.

34 Institut Français d’Études Anatoliennes, Istanbul. Jacques
Pervititch, Plan cadastral d’Assurances levé et dessiné en 1932.
Beyoülu. Metro Han. Kumbarací.

35 Zellich, Notice historique, str. 54.

36 V.: I. Phonetica, J. Eckmann, “Anadolu Karamanlí Aüízla-
rína Ait Araùtírmalar,” Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coürafya
Fakültesi Dergisi, 8, 1.2, (1950), str. 170-171.

37 F.-A. Belin, Notice biographique et littéraire, (Istanbul:
Impr. de Zellich, 1875); Prossefche sinthemene par’ enaretu
Catholicu: adhia ke sistassi tu Antoniu Maria M. Grasselli dhia
ton ieron iubiléon kirichthenda para tu acru archieros tis Romis
Piu IX tin 24 Dhekemvriu 1874, (Istanbul: A. Zellich, 1875); S.
Lanquetin, Fractionnaire portatif supprimant; Antonio P. Grati,
Biografia dell’avvocato Antonio D. Grati; L. Vandeputte, Hífzí’s-
síhha ve Cerrahlíüa Dair õstimâli Kolay Nasâyih (Istanbul: Zeliç
Matbaasí, 1875); Cimetière catholique latin à Féri-Keui : compte-
rendu de l’exercice mortuaire 1872-73 (Istanbul: A. Zellich, 1873);
Alfabëtarë e Gluhësë Shqip (Istanbul: A. Zellich, 1879).

38 V.: Johann Strauss, “Zum Istanbuler Buchwesen in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts,” Osmanlí Araùtírmalarí / The
Journal of Ottoman Studies, 12 (1992), str. 307-338.

39 V.: Nur Akín, 19. Yüzyílín õkinci Yarísínda Galata ve Pera,
2. izd. (Istanbul: Literatür, 2002), str. 244; Johann Strauss, “Le
livre français d’Istanbul (1730-1908),” Revue des mondes musul-
mans et de la Méditerranée, 87-88, septembre 1999, mis en ligne
le 10 octobre 2004, URL�: http://remmm.revues.org/307 (pristup:
15. svibnja 2014).

40 Strauss, “Zum Istanbuler Buchwesen,” 307-308, 313;
Zellich, Notice historique, 54-55.

41 Chakir Pacha, Dictionnaire portatif français ottoman;
Olivero Leone, Nuovo metodo per l’insegnamento della lingua
francese. Edizione redatta per l’uso dei greci (Istanbul: Zellich
A. e figli, 1885); Mihrî [Mihran Apikyan], Muhtasar Güldeste.
Muharrerat-í Resmiye ve Gayr-í Resmiye, (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç, 1886).



97

tada proπirila svoju djelatnost na sve grane tiskarstva,
ukljuËujuÊi tiskanje Ëasopisa, broπura, udæbenika, kao
i svih vrsta tiskovina za trgovinu, industriju i admini-
straciju, proizvodnju razliËitih tipova papira i omot-
nica, posjetnica, izradu registara, uvezivanje, i sl.42

Osim tiskare i ureda, koji su se nalazili u Ulici Teke
br. 4 i 6, ZeliÊi su tada otvorili i podruænicu i papirnicu
na Galati u Ulici Yüksek kaldírím br. 17, odnosno od
1885. godine u Ulici Yorgancílar ili Mahmudiye
(Grand rue de Galata) br. 25 i Kürekçiler br. 36, gdje
se od 1889/1890. nalazilo skladiπte za trgovinu na
veliko.43 U toj papirnici i knjiæari na Galati prodao je
svoje prve slike po dolasku u Istanbul 1891. ili 1892.
godine Talijan Fausto Zonaro, kasnije dvorski slikar
sultana Abdülhamida.44 Neπto kasnije, 1900, ZeliÊi
su otvorili joπ jednu papirnicu u glavnoj ulici Pere ‡
Grand rue de Péra, br. 351.45

Uz svoju temeljnu djelatnost, ZeliÊi su istovre-
meno bili i zastupnici nekolicine europskih i ameriËkih
proizvoaËa tiskarskih i litografskih strojeva, slova i
opreme, poput poduzeÊa za tiskarske strojeve i mate-
rijal F.M. Weiler iz New Yorka, E. Cauderon et Cie
iz Pariza za tiskarsku boju i lak itd., H. Chr. Reich iz
Nürnberga za zlatne listiÊe, broncu i brokat u prahu.46

Kao zastupnici i distributeri tiskarske opreme i mate-
rijala, ZeliÊi su imali vaænu ulogu pri osnivanju nekih
novih tiskara u Osmanskom Carstvu, poput tiskare
“Sarây Matba‘así” u Trabzonu, kojoj su dostavili
jedan litografski kamen 1903. godine.47

Tiskara “A. Zellich i sinovi” u drugom je deset-
ljeÊu svojeg djelovanja poËela dobivati i prva prizna-
nja. Na izloæbi u Vatikanu 1883. godine ZeliÊi su
osvojili zlatnu medalju, a 1888. srebrnu, dok su na
izloæbi u Budimpeπti 1885. godine bili posebno
istaknuti (mentions honorable).48 U znak priznanja i
zahvalnosti za usluge njegove tiskare katoliËkoj crkvi
u Istanbulu i na Levantu uopÊe, 1888. godine papa

Leon XIII. dodijelio je Antoniju ZeliÊu poËasni na-
sljedni naslov “Tiskara Svete Stolice” (Imprimeur du
St-Siège).49 U ime obiteljske tvrtke ZeliÊi su 3. svibnja
1888. papi poslali sveËanu zahvalnicu (salutations
distingué) za tu poËast iskazanu 15. veljaËe iste godi-
ne.50 Osim veÊ spomenutih knjiga, ZeliÊi su tiskali i
druge vrste tiskovina za KatoliËku crkvu, poput kato-
liËkoga Kalendara za upotrebu na Levantu za 1888.
godinu, posveÊenog papi Leonu XIII povodom njego-
vog jubileja.51 31. prosinca 1887. ZeliÊi su tiskali i
luksuzno ukraπen spomen-plakat povodom svetog
jubileja Njegove Svetosti pape Leona XIII (Ricordo
del giubileo sacerdotale di S. S. Leone XIII).52 Taj
bliski odnos s KatoliËkom Crkvom ZeliÊi su nastavili
odræavati i kasnije, tiskajuÊi brojna crkvena izdanja,
Ëesto doktrinarnog ili polemiËkoga karaktera, poput
knjiga o odnosu Pravoslavne i KatoliËke Crkve, uklju-
ËujuÊi i sluæbeni bilten Apostolskog vikarijata u Istan-
bulu.53 Osim toga, tiskara “Zellich” objavila je i Ëitav
niz sluæbenih izdanja za lokalne crkve i katoliËke
laiËke organizacije, udruæenja i πkole.54 Papa Leon
XIII. je 1891. godine joπ jednom iskazao svoju naklo-
nost obitelji ZeliÊ imenovavπi Antonijeva nasljednika
Grégoirea Zellicha vitezom papinskog reda “Sv. Sil-
vestra” (l’ordine ponteficio di Cavaliere di San Sil-
vestro).55 U ovaj red primani su katoliËki svjetovnjaci
aktivno ukljuËeni u æivot Crkve, koji su se istakli na
profesionalnom planu.

42 AJZ. “Notice sur l’imprimerie A. Zellich & Fils;” Zellich,
Notice historique, 56. Vidi npr. i reklamu za tiskaru “A. Zellich &
Fils” u: L’indicateur ottoman, 1881, str. 16.

43 L’indicateur ottoman, 1881, str. 265; L’indicateur ottoman,
1883, str. 357; L’indicateur oriental, 1885-1886, str. 292; An-
nuaire�Oriental�du commerce l’industrie de l’administration et de
la magistrature, 1889-1890, str. 458.

44 Fausto Zonaro, Abdülhamid’in Hükümdarlíüínda Yirmi Yíl
/ Fausto Zonaro’nun Hatíralarí ve Eserleri, ur. Cesare Mario Tre-
vigne i Erol Makzume, prev. Turan Alptekin i Lotte Romano (Istan-
bul: Yapí Kredi Yayímevi, 2008), str. 52-53.

45 Annuaire�Oriental�(ancien indicateur�oriental) du commer-
ce de l’industrie, de l’administration et de la magistrature.�1900,
str. 591; Annuaire�Oriental, 1904, str. 785; AEZ, Reklama za “A.
Zellich Fils,” 1900; AEZ, Reklama za “A. Zellich Fils,” Con-
stantinople, le 10 Septembre 1906: “Papeterie nouvelle, 351, Grand
rue de Péra, à côté de la Succursale de la Banque Imp. Ott.”.

46 L’indicateur ottoman, 1881, str. 265; L’indicateur ottoman,
1883, str. 357; L’indicateur oriental, 1885, str. 292.

47 Baùbakanlík Osmanlí Arùivi, Istanbul (dalje: BOA). DH.
MKT, 759/13.

48 AEZ, Reklama za “A. Zellich Fils,” 1906; L’indicateur
oriental, 1889-90, str. 458.

49 Zellich, Notice historique, 56;
50 AEZ, Zahvalnica “A. Zellich & Fils“ papi Leonu XIII za

dodijeljeni poËasni naslov “Imprimeurs de St-Siège”, Istanbul, 3.
oæujak 1888.

51 AEZ, Dopis papi Leonu XIII, 15. studenog 1887.
52 AEZ, Ricordo del giubileo sacerdotale di S. S. Leone XIII,

31 dicembre 1887.
53 R. P. Tondini Quarenghi, Conférence sur la réforme du

calendrier (Istanbul: A. Zellich Fils, 1894); M. M., Réponse à la
lettre patriarcale et synodale de l’église de Constantinople sur les
divergences qui divisent les deux églises (Istanbul: A. Zellich,
1896); S. Bosforov, S., K voprosu o Soedinenii Tserkvei / A propos
de l’Union des Églises (Tsarigrad : Tip. “Brat’ia Zellich”, 1922);
I. A. Zabuzhnyi, Pravoslavie i katolichestvo (Tsarigrad: Bratia
Zellich, 1922); Bulletin du Vicariat apostolique de Constantinople.

54 Statut de la Congrégation de la T.S. Vierge, (Istanbul: A.
Zellich Fils, 1906); Réglement de la confrérie de Saint Antoine de
Padoue érigée dans l’eglise des péres mineurs conventuels a Lui
Dédiée (Istanbul, A. Zellich Fils, 1896); Regolamento della
Confraternita del glorioso taumaturgo Sant’Antonio di Padova
eretta nella Chiesa dei Minori Conventuali a lui dedicata in Pera
di Costantinopoli (Istanbul: A. Zellich Figli, Stamp. della S. Sede,
1896); Guide du professeur / Collêge Saint-Benoit (Istanbul: A.
Zellich Fils, 1893); Oeuvres de charité. Rapport sur les oeuvres
des Associations des dames de la charité de Constantinople, pen-
dant l’année 1913, lu à l’Assemblée générale, le 8 avril 1914 (Istan-
bul: A. Zellich fils, 1914); Colége des Lazaristes, Manuel de l’élève
renfermant L’ordre général des exercices et le calendrier scolaire
1906 (Istanbul: A. Zellich Fils, 1906).

55 AEZ, Obavijest konzula Austro-Ugarske Grégoire Zellichu
o imenovanju, 1. srpnja 1891.



98

“Pozdrav iz Carigrada. Dvije turske dame razgovaraju na
prozoru” (Salut de Constantinople. 2 Dames turques
causant à la fenêtre) ‡ Baùbakanlík Osmanlí Arùivi,

Istanbul, DH. MKT., 983/4

“Pozdrav iz Carigrada. Hodæa pri molitvi” (Hodja faisant
sa prière) ‡ Baùbakanlík Osmanlí Arùivi, Istanbul, DH.

MKT., 983/4

“Pozdrav iz Carigrada. Unutraπnjost dæamije Sv. Sofija.
Glavni pogled” (Salut de Constantinople. Intérieur de la

Mosquée de Ste. Sophie. Vue générale) ‡ Baùbakanlík
Osmanlí Arùivi, Istanbul, DH. MKT., 983/4

“Pozdrav iz Carigrada. Ahmedova dæamija i Hipodrom
(Salut de Constantinople. Mosquée Ahmed et

l’Hippodrome) ‡ Baùbakanlík Osmanlí Arùivi, Istanbul,
DH. MKT., 1131/21

Cenzurirane razglednice tiskare “Zellich” (1905. i 1906.)



99

ZLATNO DOBA TISKARE
“SINOVI A. ZELLICHA” I ISTANBULSKI FIN
DE SIÈCLE: VRIJEME DRUGE GENERACIJE

16. svibnja 1890. osnivaË te tada veÊ ugledne
istanbulske tiskare Antonio ZeliÊ, “Tiskar Sv. Stolice,
koji se isticao poboænoπÊu i vjerom“ (Typographus
Pontificus, qui pietate ac religione pollens), umire
od moædanog udara u 70. godini æivota. SljedeÊeg
dana bio je pokopan na glavnom istanbulskom kato-
liËkom groblju Feriköy “uz mnoπtvo naroda.”56 Nakon
smrti utemeljitelja tiskare njegovi nasljednici nastav-
ljaju posao promijenivπi ime tiskare u “A. Zellich fils”
(“Sinovi A. ZeliÊa”). Grégoire Zellich preuzeo je
voenje poduzeÊa kao “chef de la maison A. Zellich
Fils”, Michel je bio poslovoa papirnice, Nicolas upra-
vitelj tiskare, dok za Henrija nije navedena nikakva
posebna duænost, osim pripadnosti poduzeÊu (de la
maison A. Zellich Fils).57 No, na plakatu izdanom po-
vodom 25-godiπnjice tiskare 1894. godine navedeno
je da je Henri bio upravitelj (administrateur) papir-
nice, dok je Michel bio poslovoa centralne papirnice
(gérant de la ‘Papeterie Centrale’) (v. Prilog 5, 2).58

Suvremeni online knjiæniËni katalozi potvruju da je
tiskara doæivljavala procvat. Danas znamo za 13 razli-
Ëitih publikacija tiskare “Zellich” iz posljednjeg deset-
ljeÊa 19. stoljeÊa, dok Êe do kraja svoga djelovanja
sredinom 20. stoljeÊa ZeliÊi objaviti oko 300 razliËitih
naslova.59 Da se doista radilo o vrlo uglednoj tiskari s
meunarodnom reputacijom iznova potvruju doma-
Êa i meunarodna priznanja. Godine 1894. tiskara
“Zellich Fils” dobiva osmansku medalju za lijepe
umjetnosti (médaille des beaux-arts) ,60 dok je sljedeÊe
godine “Gospodina Grégoirea Zellicha, vlasnika veli-
ke litografije i tiskare” (kebîr litograf ve basma hane
sâhibi Mösyö Gregor Zeliç) za zasluge u tiskarstvu

sultan Abdülhamid II. odlikovao srebrnim odliko-
vanjem õftihâr (õftihâr madalyasí).61 Osim domaÊih
odlikovanja ZeliÊi su dobili i nekoliko meunarod-
nih priznanja za svoju djelatnost. Na meunarodnoj
izloæbi litografije u Parizu 1895. godine “Zellich Fils”
dobili su zlatnu medalju (médaille d’or exp. int. Paris
1895).62 Upravo povodom sudjelovanja tiskare na toj
izloæbi nastala je i knjiga Grégoirea Zellicha “Notice
historique sur la lithographie et sur les origines de
son introduction en Turquie” (“Povijesna biljeπka o
litografiji i poËetku njenog uvoenja u Tursku”),63

nezaobilazan izvor za povijest modernog tiskarstva u
Osmanskom Carstvu. Grégoire Zellich je za svoj rad
osobno dobio nekoliko meunarodnih priznanja. Go-
dine 1892. srpski kralj Aleksandar I ObrenoviÊ odli-
kovao je “Grigorija ZeliÊa, πtampara u Carigradu”
kraljevskim ordenom sv. Save petog reda, “na predlog
predsednika Naπeg ministarskog saveta [i] Naπeg mi-
nistra inostranih dela...”64 Grégoire i njegova tiskara
viπestruko su zasluæili ovo odlikovanje: “A. ZeliÊ i
sinovi” tiskali su 1899. godine “»itanku za I. razred
osnovne πkole u Otomanskoj carevini.” Od 1890. do
1902. “Sinovi A. ZeliÊa“ tiskali su kalendar “Golub”
na srpskom jeziku, godiπnjak popularno-prosvjetnoga
karaktera koji je izlazio u gotovo 10.000 primjeraka i
prodavao se diljem europskog dijela Osmanskog
Carstva.65 Od 27. sijeËnja 1895. do 1. kolovoza 1902.
ZeliÊi su tiskali i “Carigradski glasnik,” prve neza-
visne tjedne novine na srpskom jeziku u Osmanskom
Carstvu, koje su se distribuirale i u inozemstvu.66 Iako
je Nikodim SaviÊ bio osnivaË, urednik i vlasnik ovoga
tjednika, vlada Kraljevine Srbije je zahvaljujuÊi svojoj
novËanoj i struËnoj potpori imala kontrolu nad pisa-
njem “Carigradskoga glasnika.”67 Iz kojeg razloga je
tiskara ZeliÊevih istovremeno prestala izdavati “Go-
lub” i “Carigradski glasnik” 1902. godine, kada tiska-
nje tih dvaju izdanja preuzima tiskara “BraÊa Gerard”,
te je li se radilo o pritisku austrougarske ambasade na
ZeliÊe kao svoje dræavljane protiv suradnje sa Srbi-

56 SMD, Liber X Mortorum ab anno 1890. usque ad annum
1907, str. 15, br. 75; AEZ, Izvod iz matiËne knjige umrlih æupe
Santa Maria Draperis, sv. 10, 10. travnja 1891.

57 Annuaire oriental, 1891, str. 452/14.
58 AEZ, Souvenir du jubilé de la maison A. Zellich fils à l’oc-

casion du 25me anniversaire de sa fondation à Constantinople,
1894.

59 Izvori: Google Books <books.google.com>, Milli Kütüpha-
ne (Turska nacionalna knjiænica) <http://mksun.mkutup.gov.tr/F>,
Türk Tarih Kurumu Kütüphanesi (Knjiænica Turskog povijesnog
druπtva) <http://library.ttk.gov.tr/web/catalog/basic_search.php>,
Gallica bibliothèque numérique de la Bibliothèque national de
France < http://gallica.bnf.fr/>, õstanbul Üniversitesi Kütüphanesi
(Knjiænica SveuËiliπta Istanbul) <http://kutuphane.istanbul.edu.tr/
>, Salt Research, Istanbul <http://saltresearch.org/primo_library/
libweb/action/search.do?vid=salt>, Atatürk Kitaplíüí, Istanbul
<http://ataturkkitapligi.ibb.gov.tr/ataturkkitapligi/index.php>, Eski
Harfli Türkçe Basma Kitaplar <http://www.oncu.com/
eskiharflikitaplar-wordpress/>, Virtualna biblioteka Srbije <http:/
/ w w w . v b s . r s / s c r i p t s / c o b i s s ? u k a z = S F R M & i d =
2242282430932528>, õstanbul Araùtírmalarí Enstitüsü (Istanbulski
istraæivaËki centar) <http://katalog.iae.org.tr/yordambt/yordam.
php> (Pristup: 15. 05. 2014).

60 AEZ, Reklama “A. Zellich Fils,” 1906.

61 Berat o dodjeli odlikovanja “õftihâr” Grégoireu Zellichu,
Numero 4871/22, 18. Safer 1313. / 10. kolovoz 1895, u: Livre
d’or.

62 AEZ, Reklama “A. Zellich Fils,” 1906.
63 Zellich, “Notice historique,” str. 7-10.
64 AEZ, Odluka o odlikovanju Grigorija ZeliÊa ordenom sv.

Save, 18. srpnja 1892, Beograd.
65 Usp. Antun Gustav Matoπ, Sabrana djela. Feljtoni, impre-

sije, Ëlanci I-II (Zagreb: JAZU, Liber, Mladost, 1973), str. 173.
66 V.: MiliÊ F. PetroviÊ, “‘Carigradski glasnik’, prvi list na

srpskom jeziku za srpske zemlje pod turskom upravom,” u: Sim-
pozijum Seoski dani Sretena VukosavljeviÊa. Zbornik radova s
XVIII nauËnog skupa ‘Seoski dani Sretena VukosavljeviÊa’ odræa-
nog 14, 15. i 16. juna 1996. godine u Domu revolucije Prijepolje
(Prijepolje: Ustanova za kulturu i obrazovanje Dom revolucije
Prijepolje, 1998), str. 340-352. PetroviÊ meutim uopÊe ne spo-
minje ZeliÊe kao izdavaËe, veÊ navodi samo braÊu Gerard, koji su
poËeli izdavati Carigradski glasnik u kolovozu 1902. umjesto
ZeliÊa.

67 Ibid., str. 342.



100

jom, ili pak o njihovoj samostalnoj odluci, u ovome
trenutku nije moguÊe reÊi. PoËetkom 1904. godine
perzijski πah Muzafereddin odlikovao je “Mesieur
Zellicha” odliËjem “reda Lava i Sunca” (neπAn-e πir
o korπid, Ordre du Lion et du Soleil) treÊega stupnja,
odnosno “zapovjednikom” toga reda (Commandeur
de l’ordre du Lion et du Soleil).68 Tu vrstu odlikovanja
perzijski πah je dodjeljivao stranim dræavljanima i
diplomatima koji su svojim uslugama zaduæili Per-
ziju.69 Perzijski ambasador u Istanbulu izmeu 1900.
i 1910, princ Mirza Riza Khan, u tiskari “Zellich Fils”
1903. godine objavio je knjiæicu u stihovima i prozi o
meunarodnoj mirovnoj konferenciji u Haagu 1899.
na kojoj je sudjelovao, pod naslovom “Echoes de la
conférence de la Haye” (“Odjeci konferencije u Haa-
gu”) u prijevodu u stihu ili prozi na 15 svjetskih jezika
s perzijskog originala.70 Tiskanje knjige na tolikom
broju razliËitih jezika i pisama i danas bi predstavljalo
veliki izazov za moderne tiskare. Moæe se pretpo-
staviti da je veleposlanik Mirza Riza Kan u znak
zahvalnosti za dobro obavljen posao osobno ishodio
perzijsko dræavno odlikovanje za Grégoirea Zellicha.

Status koji su ZeliÊi uæivali u levantinskom dru-
πtvu fin de sièclea Istanbula najbolje ilustrira sve-
Ëanost organizirana 8. prosinca 1894. povodom 25.
godiπnjice osnutka tiskare. Kako je prenio jedan od
najpopularnijih europskih istanbulskih dnevnika “Mo-
niteur ottoman,” meu viπe od stotinu uzvanika koji
su uveliËali proslavu obitelji ZeliÊ, prisutni su bili
Ëlanovi elite levantinskog druπtva i diplomatski pred-
stavnici, poput viteza E. de Wechbeckera, izaslanika
Njegove Ekscelencije barona de Calice, austrougar-
skog ambasadora, –ure KlariÊa, ravnatelja istanbulske
tvornice duhana Cibali (la fabrique de la Régie), M.
B. H. Hanly, Mihaila RistiÊa, sekretara Poslanstva
Kraljevine Srbije, L. Droitecourta, J. Vachette, R. P.
Marengoa, æupnika crkve sv. Petra i Pavla, kao i æup-
nika crkve Santa Maria Draperis.71 Obitelji ZeliÊ
osobno je Ëestitao jubilej i izaslanik Svete Stolice mgr.

Bonneti, koji joj je prenio i poruku i blagoslov Svetog
Oca.

Grégoire Zellich bio je ugledni Ëlan levantinske
zajednice, a kao istaknuti dræavljanin Austro-Ugarske
sudjelovao je i u πkolskom vijeÊu Austrougarske πkole
od 1896. godine kao administrator (administrateur),
te blagajnik (od 1909), sve do Prvoga svjetskog rata.72

–uri KlariÊu, s kojim je sudjelovao u radu πkolskog
vijeÊa kao upraviteljem Austrougarskih πkola u Istan-
bulu, u izdanju svoje tiskare objavio je knjigu pjesama
pod naslovom “Pozdrav Njegovu VeliËanstvu Franji
Josipu I. s Bospora u Zagreb 1895,” povodom posjeta
Franje Josipa Zagrebu u listopadu te godine.73 To je,
koliko je poznato, jedino istanbulsko izdanje pjesama
ovoga uspjeπnog poduzetnika i zapaæenog pjesnika.74

KlariÊeva knjiga pjesama ilustrirana je razglednicama
koje je takoer izdavala tiskara “Zellich Fils”.

Osim knjiga, litografija ZeliÊevih otisnula je i
veÊu koliËinu grafiËkih materijala visoke kvalitete,
poput mapa Istanbula, raznih plakata, postera, itd.
Pritom posebno mjesto zauzimaju razglednice Istan-
bula, njegovih pitoresknih predjela, povijesnih spome-
nika i Ëetvrti, Galate i Pere, otoka u Mramornom moru,
itd., koje po svojoj ljepoti pripadaju meu najljepπe
razglednice toga razdoblja.75 Meutim, u nekoliko
navrata 1905. i 1906. godine ZeliÊi su se naπli na udaru
cenzure zbog slika i fotografija dæamija i muslimana
otisnutih na razglednicama, kao djela suprotnih πerija-
tu i zakonu.76 Pritom su razglednice bile zaplijenjene,
a njihova daljnja proizvodnja i prodaja zabranjene.
Iako je vladavina Abdül-hamida doista predstavljala
period procvata tiskarstva, kao i modernizacije i raz-
voja dræave uopÊe, sultan je ubrzo nakon dolaska na
vlast poËeo guπiti postojeÊe slobode i vladati na
despotski naËin. Svaka kritika reæima ili pak samo
njena naznaka, separatistiËke tendencije neturskih na-
roda i nemuslimana, svaki nacionalizam kao i libera-
lizam, u samome zaËetku bili su oπtro suzbijani.
Brojne publikacije, njihovi autori, izdavaËi i prodavaËi
naπli su se pod budnim okom Abdülhamidovih cenzo-

68 AEZ, Odluka o odlikovanju gospodina Zellicha perzijskim
redom Lava i Sunca, 17. Zilkade 1321. / 4. veljaËe 1904. V. i nad-
grobni natpis na grobu Grégoirea Zellicha na groblju Feriköy u
Istanbulu, koji navodi titulu “Commandeur de l’ordre du Lion et
du Soleil.”

69 V.: Yahyâ ©ahidi, “Decorations,” Encyclopaedia Iranica,
Vol. VII/2, str. 197-202, aæurirana verzija je dostupna online: <http:
//www.iranicaonline.org/articles/decorations> (pristup: 20. svibnja
2014).

70 Arfa-ud Dovleh Mirza Riza Khan Daniche, Échoes de la
conférence de la Haye, trad. ou adaptation en vers ou en prose en
quinze langues de l’original persan (Istanbul: Zellich, 1903). O
Mirzi Rizi Khanu vidi: ‘Ali-Akbar Sa‘idi SirjAni, “DANE© (1)
pen name of MO‘IN-AL-WEZARA MIRZA REZA KHAN
ARFA‘ (Arfa‘-al-Dawla; ca. 1846-1937), also known as Prince
RezA Arfa‘, diplomat and poet of the late Qajar period,” Ency-
clopaedia Iranica, online izdanje: < http://www.iranicaonline.org/
articles/danes-pen-name-of-moin-al-wezara-mirza-reza-khan-arfa-
arfa-al-dawla-ca#> (pristup: 20. svibnja 2014).

71 Moniteur ottoman, 10. prosinca 1894, str. 3 (nenumerirano).

72 Annuaire oriental, 1896-97, str. 677; Annuaire oriental,
1909, str. 1126; Annuaire oriental, 1912, str. 890; Annuaire orien-
tal, 1913, str. 869.

73 Gjuro KlariÊ, Pozdrav Njegovu VeliËanstvu Franji Josipu
I. sa Bospora u Zagreb 1895. (Carigrad, 1895).

74 O KlariÊu vidi: Klara Pranjko, “KlariÊ, –uro (Gjuro, Juraj),“
Hrvatski biografski leksikon (Zagreb: Leksikografski zavod Miro-
slav Krleæa, 2009) 354; Kursar, “Hrvati u gradu na Bosporu,” str.
48.

75 Mert Sandalcí, ‘Kartpostallar,’ u: Dünden Bügüne õstanbul
Ansiklopedisi, sv. 4 (Istanbul: Kültür Bakanlíüí ‡ Tarih Vakfí,
1994), str. 474-475.

76 BOA, DH.MKT 983/4; DH.MKT., 1131/21. O cenzuri
fotografija toga vremena vidi: Engin Özendes, Osmanlí õmpara-
torluüu’nda Fotoürafçílík 1839-1923, (Istanbul: Yem, 2013), str.
36-38.

77 Johann Strauss, “’Kütüp ve Resail-i Mevkute’. Printing and
publishing in a multi-ethnic society,” u: Elisabeth Özdalga, ur.,
Late Ottoman Society. The Intellectual Legacy (London ‡ New
York: Routledge Curzon, 2005), str. 238-239.



101

ra neovisno o etniËkoj i vjerskoj pripadnosti, ukljuËu-
juÊi i strance.77 I ZeliÊi su se naπli pod istragom zbog
tiskanja i prodavanja zabranjenih publikacija, primje-
rice 1898. kada im je tiskara po nalogu cenzora bila i
zatvorena uz joπ nekoliko drugih.78 UnatoË povreme-
nim teπkoÊama, tiskara ZeliÊevih je nastavila razvijati
svoju djelatnost.

Teπko je reÊi jesu li ZeliÊi gajili ikakve ideoloπke
stavove prema knjigama i novinama koje su izdavali,
ili su se prema njima odnosili u potpunosti profesio-
nalno, kao prema obiËnim narudæbama klijenata. U
svakom sluËaju, nakon pada Abdülhamidovog apsolu-
tizma i vraÊanja ustava 1908. godine, πto je izazvalo
opÊe oduπevljenje, tiskara “Zellich” je taj dogaaj
obiljeæila prigodnom razglednicom koja slavi ustav-
nost i nosi parole Francuske revolucije: “Sloboda ‡
Jednakost ‡ Bratstvo” (hürriyet ‡ müsavat ‡ uhuvvet,
fr. liberté ‡ égalité ‡ fraternité), tradicionalni osman-
ski ideal “Pravde” (adalet, fr. justice), kao i “Æivio
ustav!” (Vive la constitution!). No, buduÊi da sultan
joπ nije odstupio s vlasti, iako je bio prisiljen vratiti
ustav, prisutna je i parola “Æivio padiπah!” (Pa-
diùahímíz çok yaùa!).79

U svakome sluËaju, dræava je imala veliko po-
vjerenje u ZeliÊe zbog njihove profesionalnosti i kva-
litete proizvoda, a sluæbene narudæbe relativno Ëesto
su davane tiskari “Zellich,” poput izdavanja razliËitih
publikacija dræavnih i javnih tvrtki, banaka i sl. Naj-
veÊe sluæbeno priznanje ZeliÊima bilo je povjerenje
iskazano prilikom narudæbe tiskanja novËanica jedne
osmanske lire u predveËerje Prvoga svjetskog rata
1914. godine, kada je zbog odreenih komplikacija i
hitnosti umjesto u Engleskoj, kako je do tada bio slu-
Ëaj, tiskanje osmanske valute bilo povjereno tiskari
“Zellich Fils” kao najuglednijoj istanbulskoj tiskari.80

Po hitnome postupku ZeliÊi su uspjeli pod nadzorom
dvojice povjerenika banke otisnuti 130 000 novËanica
jedne lire u razdoblju od jednoga mjeseca (12. kolo-
voza do 12. rujna 1914).81 Te novËanice zamiπljene
kao privremena mjera ostale su u opticaju sve do lipnja
1915. kada su povuËene.82

VELIKI RAT I NEZAVISNOST:
TRE∆A GENERACIJA I KRAJ JEDNE EPOHE

Prvi svjetski rat bio je prijelomnica i u sluËaju
obitelji Zellich. Obje njihove dræave, Osmansko Car-
stvo kao dræava koja ju je primila, i gdje su ostvarili
svoju najveÊu slavu, kao i njihova matiËna dræava,
Austro-Ugarska, Ëiji su dræavljani bili, propale su u

vihoru Velikog rata. Neumitno, drastiËna promjena
delikatnih odnosa u kojima su do tada æivjeli i poslo-
vali u ambijentu kozmopolitskog Carigrada snaæno
se odrazila i na privatne æivote njenih Ëlanova. Kao
austrougarski dræavljani i vojni obveznici, u ratu se
borila i mlaa generacija ZeliÊa: Jean, Alphonse,
René, Auguste i Silvestre, sinovi Grégoirea Zellicha,
te Antoine i Rodolphe, sinovi njegova brata Nico-
lasa.83 Nekolicina fotografija iz albuma u posjedu
Silvijevog unuka Edwina Zellicha pokazuje da su
Zellichi sluæili austrougarsku vojsku u Prvome svjet-
skom ratu, i to upravo u Bosni, konkretno u Doboju i
Sarajevu.84 To potvruje i isprava Dvojne Monarhije
iz 31. kolovoza 1918. da je Silvio (Silvestre) Zellich
bio u Doboju te godine kao pripadnik “K.k. Shützen-
regiment nr. 37.”85 Ipak, djelatnost tiskare nije se
prekidala ni tijekom rata, pa Ëak niti nakon kapitulacije
Osmanskog Carstva i savezniËke okupacije Istanbula.
Tijekom Prvoga svjetskog rata, odnosno u razdoblju
od 1914. do 1918. ZeliÊi su objavili najmanje 16 razli-
Ëitih publikacija preteæno sluæbenoga karaktera (go-
diπnjaci, pravilnici i izvjeπtaji razliËitih dræavnih i
privatnih poduzeÊa i udruæenja).86 Povodom progla-

78 Ali Birinci, “Osmanlí Devletinde Matbuat ve Neùriyat Yasa-
klarí Tarihine Medhal,” Türkiye Araùtírmalarí Literatür Dergisi,
4, 7 (2006), str. 311.

79 AEZ, Razglednica povodom proglaπenja Ustava 1908.
80 Edhem Eldem, A History of the Ottoman Bank (Istanbul:

Ottoman Bank Historical Research Center, 1999), str. 266-267.
81 Ibid.
82 Ibid., 308.

83 AEZ, Potvrda nizozemskoga konzulata u Istanbulu, koji je
zastupao austrijske interese, da su Zellichi sluæili austro-ugarsku
vojsku, Istanbul, 23. prosinca 1921.

84 AEZ, Obiteljski fotoalbum.
85 AEZ, Isprava “Landwerschein” za Silvija Zellicha, 31. kolo-

voza 1918, v. i r.
86 Nikolai Dimkov, Étoile de la concorde : conseil mondial

perpétuel (Istanbul: Zellich frères, 1918); Dahilî Hudut Üzerinde
Seyr-i Seri ve Seyr-i Hafif ile Eùya Nakliyatína Mütedâir Adi Tarife
Cetveline Birinci Zeyl (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915);
Darülfünn-i Osmânî Tíb Fakültesinde Müteùekkil Teavün ve Ta-
sarruf Sandíüínín Birinci Devreye Aid Muamelât-i Umûmiye ve Mâ-
liyesini Mübeyyin Rapor Sûretidir (Istanbul: Matbaa-i Zelliç, 1915);
Dersaadet Haliç Vapurlarí Osmanlí Anonim úirketi (Société ano-
nyme ottomane des bateaux de la corne d’or) (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç ve úürekâsí, 1918); Dersaadet Tramvay úirketi Seyr ü Sefer
Nizamnâmesidir (1 ‡ Zabíta Nizamnâmesi) (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç, 1914); Dersaadet Tramvay úirketi Seyr ü Sefer Nizamnâme-
sidir (2 ‡ Demiryollar Usl-i Zabíta Nizamnâmesine Dair Kanun-u
Muvakkat ve Zeyli) (Istanbul: Matbaa-i Zelliç, 1914); Emvâl-i
Gayr-i Menkule ve õkrazât Bankasí Anonim úirket-i Osmaniyesinin
Nizamnâme-i Dahilisi (Istanbul: Matbaa-i Zelliç, 1915); õntibah
Ticaret Osmanlí Anonim úirketi Nizamnâme-i Dahilisi (Istanbul:
Matbaa-i Zelliç, 1915); Osmanlí Cep Takvimi yahud Takvim-i
Cemil. õùbu 1917 Senesi Haziranínín Yedinci Günü õçtima Eden
Hissedaran Meclis-i Umûmi-i Âdisinde Kíraat Edilen Meclis-i õdare
Raporudur. 5. Sene-i Hesabiyye 1916 (Istanbul: Matbaa-i Zelliç
Biraderler, 1917); Osmanlílar õçin õtalyanca Rehber-i Lisan:
Cebrail abd-i Yesu’ (Istanbul: A. Zelliç Mahdumlarí Matbaasí,
1914); úark Demiryollarí Dahilî Hutût Üzerinde Seyr-i Serî ve Seyr-
i Hafîf ile Eùya Nâkliyâtína Mütedâir Âdî Tarife Cetvelidir (Istan-
bul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915); úiùli Müessesesi’nde Emrâz-
í Akliye ve Asabiye Müsâmereleri (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, 1916); Dersaadet’de Üsküdar ve Kadíköy Su úirketi 1916
Senesi Muamelâtí (Istanbul: Matbaa-i Henri Zelliç ve úürekâsí,
1917); õntibah Ticaret Osmanlí Anonim úirketi Nizamnâme-i Da-
hilisi (Istanbul: Matbaa-i Zelliç, 1915); Société immobiliére Otto-
mane de Constantinople (Istanbul: A. Zellich Fils, 1914); Rapport
sur les oeuvres des Associations des dames de la charité de Con-
stantinople: pendant l’année 1913, lu à l’Assemblée générale, le
8 avril 1914 (Istanbul: A. Zellich fils, 1914).



102

πenja primirja u Mondrosu 30. rujna 1918, Ëije su
odredbe predviale okupaciju osmanskog teritorija od
strane Francuske, Velike Britanije, Italije i GrËke,
1919. godine tiskara “Zellitch” izdala je knjiæicu pod
nazivom “Un appel à la justice” (“Apel za pravdu”),
upuÊen svjetskom javnom mnijenju. Bili su to zakljuË-
ci Nacionalnoga kongresa “Druπtva za zaπtitu osman-
skih prava” grada Izmira (Smirna) (õzmir müdafaa-i
hukuk-i osmaniye cemiyeti), prve turske nacionalne
organizacije koja se usprotivila savezniËkoj okupaciji,
i zatraæila pravo turskog naroda na vlastitu dræavu,
odræanog 17. oæujka 1919. u ovome gradu.87 Na kon-
gresu su osim predstavnika Izmira sudjelovali i pred-
stavnici ostalih gradova regije, poput Aydína, Deni-
zlija, Muüle, Manise i Balíkesira, ukljuËujuÊi 37 naËel-
nika opÊina i 37 muftija, ukupno 165 delegata, po
Ëemu kongres u Izmiru pripada meu tri najveÊa na-
cionalna kongresa turske borbe za nacionalno oslobo-
enje (Milli Mücadele), koja je otpoËela ubrzo nakon
formalnog zavrπetka Prvoga svjetskog rata i savez-
niËke okupacije, i potrajala do 1922, iznjedrivπi suvre-
menu Republiku Tursku.88 Iste 1919. godine ZeliÊi

su tiskali i sluæbeni memorandum Porte upuÊen viso-
kim povjerenicima SAD-a, Velike Britanije, Fran-
cuske i Italije na engleskom i francuskom jeziku.89

UnatoË tomu πto su bili stranci, ZeliÊima je i u tim za
tursku naciju prijelomnim danima povjeravano tiska-
nje izuzetno vaænih tiskovina, i to i od sluæbenih vlasti
u Istanbulu i od opozicije, odnosno nacionalistiËkih
snaga u Anadoliji.

Ta praksa nastavljena je i u vremenu Republike
usprkos stubokom izmijenjenim okolnostima, pa tako
ZeliÊi tiskaju Ëak i meudræavne ugovore, poput
Ugovora o prijateljstvu izmeu Turske i GrËke 1927,
te Turske i SSSR-a iste godine, Ugovora o prebivaliπtu
izmeu Turske i ©vicarske 1930, Dogovora o trgovini
i navigaciji izmeu Turske i Estonije 1929, i Ugovora
o pravnim i trgovinskim pitanjima izmeu Turske i
Austrije 1930.90 K tome, tiskare ZeliÊa tiskale su i

Reklama za “A. Zellich Fils,” Carigrad, 10. rujna 1906. ‡ Arhiv Edwina Zellitcha, Atena.

87 Un appel à la justice publié par la Société de défense des
droits ottomans et approuvé par le Congrès national réuni à Smyr-
ne le 17 mars 1919, (Istanbul: Imp. Zellich frères, 1919).

88 Vidi: Selçuk Ural, “õzmir Müdafaa-i Hukuk-i Osmaniye
Cemiyeti ve Asílsíz Yunan õddialaríní Çürüten Bir Bildirisi,” A. Ü.
Türkiyat Araùtírmalarí Enstitüsü Dergisi, 16 (2001), str. 269-280.

89 Memorandum of the Sublime Porte communicated to the
American, British, French and Italian High Commissioners on
the 12th February 1919 (Istanbul: Zellich brothers, 1919); Mémoire
remis aux hauts-commissaires américain, britannique, français
et italien le 12 février 1919 (Istanbul: Zellich frères, 1919). Vrlo
je vjerojatno postojanje i talijanske verzije “Memoranduma,” no,
ona nije prisutna u katalozima koriπtenim u ovom istraæivanju.

90 Türkiye Cumhuriyeti ile Yunan Cumhuriyeti Arasínda
Mün’akid õtilafnâme (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927);
Türkiye Cumhuriyeti ve Sosyalist Cumhuriyetleri õttihadí Arasínda
Mün’akid Ticaret ve Seyr-i Sefâin Muahedenâmesi (Istanbul: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1927); Türkiye ve Avusturya arasínda münakit



103

neke sluæbene pravilnike i brojne dræavne tiskovine,
poput pravilnika vladajuÊe Republikanske narodne
stranke (Cumhuriyet Halk Fírkasí) 1927, liste diplo-
matskog zbora 1929, “Turski kodeks” Ministarstva
za zdravstvo i socijalnu pomoÊ 1930, itd.91 Kao i prije
rata, ZeliÊi su nastavili tiskati razliËite tiskovine javnih
poduzeÊa, poput telefonskih imenika (1913-1928),
razliËitih tiskovina Æeljeznice (1915-1927), brodar-
skog poduzeÊa (1922-1925), i sl.92 ZeliÊi su nastavili
tiskati i publikacije banaka kao πto su Türkiye Ziraat
Bankasí i Türkiye Garanti Bankasí, koje posluju i
danas.93 Osim tiskovina znatne politiËke i ekonomske
vaænosti, ZeliÊi su u tom razdoblju tiskali i odreeni
broj publikacija koje su pripadale u domenu kulture i
obrazovanja, poput knjige “L’âme turque à travers
les nouvelles” poznatoga turskog pjesnika, pisca i
prevodioca Sabrija Esata Siyavuùgila, dvije publika-
cije o utjecaju πamanizma na muslimanske mistiËke
redove i turskim pravnim institucijama u srednjem

vijeku Ëuvenoga turskog povjesniËara Mehmeta Fuata
Köprülüa, filmskog programa istanbulskoga kina
“Elhamra” za 1924. i 1925, knjigu sjeÊanja na Institut
za turkologiju Istanbulskog sveuËiliπta, poËetnicu za
novo tursko pismo (latinicu), gramatiku engleskog
jezika za turske πkole, i dva izdanja ameriËkih koledæa
u Arnavutköyu i Üsküdaru (õnas).94

Nakon Prvoga svjetskog rata dolazi do velikih
promjena u tiskari “Zellich Fils”, smjene generacija,
ali i razdvajanja do tada jedinstvenog poslovanja. Dok
se uoËi rata 1914. godine tiskara joπ uvijek zove
“Zellich Fils,”95 veÊ od 1915. u impresumu nekih
publikacija se poËinje pojavljivati novo ime “Zellich
Frères”, odnosno “Zelliç Biraderler” (“BraÊa ZeliÊ”).96

31. prosinca 1919. braÊa Grégoire i Nicolas Zellich
prenijeli su poslovanje tiskare “Zellich Frères” na
svoje sinove Alphonsea, Augustea, Sylvestrea, te
Antoinea, Rodolphea i Richarda.97 S druge strane, od
1917. poËinju se pojavljivati izdanja joπ jedne tiskare
pod nazivom “Matbaa-i Henri Zelliç ve úürekâsí”, ili
“Henri Zellich & Cie”, odnosno “Henri Zellich &
Co.”98 Annuaire oriental za 1921. godinu u svojem
popisu tiskara u Istanbulu potvruje postojanje dvaju
ZeliÊevih tiskara: “ZELLICH (HENRY) & Co.”, koja
se nalazila u     Rue Mahmoudié, 21, s papirnicom u
Grande Rue de Péra 417, i radionicama u Rue Balcon
i Rue Yazidji 7, 11, dok se tiskara “Zellitch Frères”
nalazila u Rue Yazidji.99 Te dvije tiskare se pojavljuju
i u Godiπnjaku za 1924-1925. godinu,100 dok se 1929.
godine pojavila i treÊa ZeliÊeva tiskara ‡ “Zellitch

hukuk ve ticari mevaddí adliyeye müteallik mütekabil münase-
betlere ve adli kararlarín tenfizine dair mukavelename : Conven-
tion entre la Tuquie et l’Autriche... (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, 1930); Türkiye cumhuriyeti ile Estonya hükümeti
arasínda mün’akit ticaret ve seyrisefain muahedenamesi : Traité
de commerce et de navigation entre la Turquie et l’Estonie (Istan-
bul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1929); Türkiye ile õsviçre arasínda
ikamet mukavelenamesi : Convention d’etablissement entre la
Turquie et la Suisse (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1930).

91 Cumhuriyet Halk Fírkasí Nizamnamesi, (Istanbul: Zelliç
Matbaasí, 1927); Liste de MM. les membres du corps diplomatique,
(Ankara: Zellitch Freres, 1929); Türk kodeksi 1930. Türkiye Cum-
huriyeti Síhhat ve õçtimai Muavenet Vekaleti (Istanbul: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1930).

92 Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1913, 1924, 1925,
1927, 1928); úark Demiryollarí Çíraklík Nizâmnâmesi (Istanbul:
Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927); úark Demiryollarí Dahilî Hatlar
Üzerinde Seyr-i Serî ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nakliyâtína Mütedâir
Âdî Tarife Cetveline Birinci Zeyildir (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, bez datuma); úark Demiryollarí Dahilî Hutût Üzerinde
Seyr-i Serî ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nâkliyâtína Mütedâir Âdî Tarife
Cetvelidir (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915); úark
Demiryollarí õùâret Nizâmnâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, 1926); úark Demiryollarí õùletici Kumpanyasí Müstah-
demîn Sandíüí Nizamnâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaaí,
1922); úarkî Anadolu Demiryollarí Mukavelenâmeleri ile úart-
nâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1923).

93 Türkiye Ziraat Bankasí (Muharerât-í Umûmiye Mecmuasí).
1 Temmuz ‡ 31 Kânun-i Evvel 1927 (Ankara: Zelliç Biraderler
Matbaasí, 1927); Türkiye Ziraat Bankasí (Muharerât-í Umûmiye
Mecmuasí). 1 Kânun-i Sani ‡ 30 Haziran 1928 (Ankara: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1928); Türkiye Ziraat Bankasí õkrazat-í
Ziraiyye ve Senedât-í Ticariyeden Ne Nisbetle Faiz ve Komisyon
Ahzí Lazím Geleceüini ve Vade ve Taksitin Tayinine Dair Tahrirât-
í Umûmiye (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí,1927); Türkiye
Ziraat Bankasí Müfettiù ve Muavinlerine Mahsûs Talimâtnâme-i
Dahilidir (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927); Türkiye
Ziraat Bankasí Tahsil Senedâtí Talimâtnâmesi (Istanbul: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1927); Türkiye Ziraat Bankasí Anonim úirketi
õmzaya Salâhiyattar Zevat Listesi (Istanbul: Henri Zelliç ve úüre-
kâsí Matbaasí, bez datuma); Türkiye Garanti Bankasí : annual
report of the board of directors balance sheet and profit and loss
account for the year ended December 31.1959. (Istanbul: Lui Zelliç
Matbaacílík, 1960).

94 Sabri Esat Siyavuùgil, L’âme turque a travers les nouvelles
(Istanbul: Zelliç Matbaasí, 1953); Mehmet Fuat Köprülü, Influence
du chamanisme turco-mongol sur les ordres mystiques musulmans
(Istanbul: Zellitch frères, 1929); Mehmet Fuat Köprülü, Les
institutions juridiques turques au moyen-age : y a-t-il un droit
public turc distinct du droit public musulman? (Istanbul : H.
Zellitch, 1937); Elhamra Sinemasí 1340-1341 Mevsiminde õrae
Edilecek Sinema Filmlerini Muhtevi Resimli Program (Istanbul:
Zelliç Biraderler Matbaasí, 1924); Elhamra Sinemasí 1340-
1341(1925) Mevsiminde õrae Edilecek Sinema Filmlerini Muhtevi
Resimli Program 2. Sene (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí,
1925); õstanbul darülfünunu Türkiyat Enstitüsü muhtíralarí.
Mémoires de l’Institut de turcologie de l’Université de Stamboul.
Nouvelle série (Istanbul: Zellitch frères, 1929); Herkes õçin Kolay
Yeni Türk Alfabesi (Istanbul: Miùel Zelliç Mahdumlarí Matbaasí,
bez datuma); H. M. Tompson, Türk Mektebleri õçin õngilizce Amelî
Gramer. A Practical English Grammer for Use in Turkish Schools
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1926); Konstantinopl Ame-
rikan õnas Koleji (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1923);
Konstantinopl Koleji. Arnavudköy Amerikan Kízlar Koleji (Istan-
bul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1925).

95 Annuaire oriental, 1914, str. 885.
96 Vidi: úark Demiryollarí Dahilî Hutût Üzerinde Seyr-i Serî

ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nâkliyâtína Mütedâir Âdî Tarife Cetvelidir
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915).

97 AEZ, Obavijest o preuzimanju poslovanja tiskare sinova
Grégoirea i Nicolasa Zellicha, 31. prosinca 1919, Istanbul.

98 Vidi: Dersaadet’de Üsküdar ve Kadíköy Su úirketi 1916
Senesi Muamelâtí (Istanbul: Matbaa-i Henri Zelliç ve úürekâsí
1917).

99 Annuaire oriental, 1921, str. 759, 1726.
100 Annuaire oriental, 1924-1925, str. 278.



104

(Les fils de Michel).”101 Tiskara “Zellitch Frères”
nalazila se u Rue Yazidji, 5, tiskara “Zellitch (Henry)
& Fils.” u Rue de la Quarantaine, 6, 8, na Galati, dok
se tiskara “Zellitch (Les fils de Michel)” nalazila u
Rue Yazidji, 8. Osim toga, tiskara “Zellitch (Henri)
et Fils” imala je papirnicu u Rue Gueumruk 21, dok
su “Zellitch Frères” imali tri papirnice u Rue Mah-
moudié, 5, Istiklal Djaddesi, 359 i Rue Meïdandjik,
60, u starome dijelu grada, Stambolu.102 Dok su prve
dvije tiskare ZeliÊevih imale na desetke publikacija,
od izdanja tiskare nasljednika Michela Zellicha danas
su poznate samo dvije.103 Prema podacima Annuair
orientala za 1938, koji je tada nosio turski naziv
Ticaret Yíllíüí, tiskara sinova Michela Zellicha viπe
nije postojala, dok su starije tiskare ‡ “Zelliç Bira-
derler” (u Yazící sokaku br. 5) i “Zelliç Hanri ve
Mahdumlarí” (u Karantina sokaku br. 6-8), joπ uvijek
poslovale.104 U tridesetim godinama 20. stoljeÊa publi-
kacije tiskare “Zellitch Frères” sve su rjee, dok je
posljednja poznata publikacija potomaka Grégoirea i
Nicolasa Zellicha, izaπla 1934. godine.105 Prestanak
aktivnosti te tiskare podudario se s odlaskom starije
generacije utemeljitelja. 28. travnja 1932. godine u
80. godini æivota umro je Grégoire Zellich “tiskar
Svete Stolice,” vitez sv. Silvestra, nositelj odlikovanja
osmanskog sultana, perzijskog πaha i srpskoga kralja,
stvarni nositelj tiskare “Zellich”, i, uz oca Antonija,
najzasluæniji Ëlan obitelji.106 Posljednji ispraÊaj slav-
nog pokojnika bio je 1. svibnja 1932. u bazilici St.
Antoine, najveÊoj crkvi Pere. Nicolas, voditelj poslo-
vanja tiskare, umro je joπ deset godina ranije.

Edwin Zellitch ml., praunuk chévaliera Grégoirea
Zellicha, priliËno toËno objaπnjava razloge zbog kojih
je njegova grana obitelji napustila tiskarstvo kao izvor-
ni obiteljski biznis:

Tiskara je nastavila s radom do kasnih 1930-ih, no,
pred kraj 1930-ih je, naæalost, morala zatvoriti svoja
vrata jer poslije reforme koju je proveo Atatürk,
arapsko je pismo zamijenjeno latinskim pa je tiskara
morala uloæiti mnogo novca kako bi uvela sve potrebne
promjene, a buduÊi da su se na træiπtu u meuvremenu
pojavile i ostale tiskare i neki Ëlanovi obitelji ZeliÊ
nisu æeljeli nastaviti raditi u obiteljskoj tvrtki, tiskaru
su morali zatvoriti.107

Iako je Antonio ZeliÊ kao desna ruka Henrija
Cayola bio pionir modernog tiskarstva i litografije u

Osmanskom Carstvu, njihov razvoj je od posljednje
Ëetvrtine 19. stoljeÊa zapoËeo ubrzano rasti, πto je
rezultiralo otvaranjem brojnih tiskara. Godine 1881.
u Istanbulu je bilo svega 20 tiskara, osam godina
kasnije bilo ih je 28, no, od toga bilo je svega devet
litografija, ukljuËujuÊi ZeliÊevu.108 Godine 1900. broj
tiskara je porastao na 34, no, broj litografija je pao na
πest,109 dok je 1909. u Istanbulu bilo Ëak 60 tiskara i
deset litografija.110 S druge strane, sluæbeni godiπnjak
Osmanskog Carstva ‡ Salnâme za 1325. / 1907-1908.
godinu, navodi Ëak 94 tiskare u Istanbulu.111 U sva-
kome sluËaju, prema godiπnjaku Annuaire oriental,
uoËi Prvoga svjetskog rata u osmanskoj prijestolnici
djelovalo je 67 tiskara,112 dok je nakon rata, godine
1921, u Istanbulu bilo πest litografija (od Ëega dvije
ZeliÊeve), i 63 tiskare.113 Taj broj nije znatnije opao
niti godinu dana po sprovoenju Atatürkove reforme
pisma, kojom je arebica zamijenjena latinicom
(1928).114 Meutim, godine 1938. broj tiskara u
Istanbulu se gotovo prepolovio pavπi na 34, dok su
nekada brojne tiskare u vlasniπtvu stranih dræavljana
europskog podrijetla i nemuslimana sada nestale.115

U takvim uvjetima nasljednici Grégoirea i Nico-
lasa Zellicha, voditelji poduzeÊa “Zellitch Frères,”
postupno prebacuju fokus s tiskarstva na zastupanje
stranih poduzeÊa u Istanbulu. VeÊ 1914. godine Silvio
Zellich radio je kao namjeπtenik Druπtva za pomorsku
plovidbu “Austrijski Lloyd.”116 Godine 1930. “Zel-
litch Frères” sa Silvijem Zellitchem kao generalnim
direktorom, postali su zastupnici ameriËke tvrtke
Kardex koja se bavila proizvodnjom pisaÊih stro-
jeva.117 Njihovim modelom 1109, kako stoji u Kar-
dexovom propagandnom tekstu, sluæio se i osnivaË
moderne Turske Mustafa Kemal Atatürk. Kao pred-
stavnik Kardex Internationala, odnosno njihovog
zastupnika u Jugoslaviji tvrtke “Remington”, Auguste
Zellitch jedno je vrijeme sredinom 1930-ih proveo u
Beogradu, Bosni i Zagrebu.118 Na taj je naËin ta grana

101 Annuaire oriental, 1929, str. 1163.
102 Ibid., str. 1208.
103 Selânik Bankasí Nizamnâme-i Dahilisi (Istanbul, Miùel

Zelliç Matbaasí, 1928); Herkes õçin Kolay Yeni Türk Alfabesi
(Istanbul: Miùel Zelliç Mahdumlarí Matbaasí, bez datuma).

104 Ticaret Yíllíüí ‡ Annuaire oriental, 1938, str. 613.
105 Athanase Taoussi, Comment dieu connaît nos actions

libres: l’homme est-il libre de se sauver? : nouvelle base pour
expliquer le Mystère du salut (Istanbul: Zellitch Frères, 1934).

106 AEZ, Osmrtnica Grégoirea A. Zellitcha, 29. travnja 1932,
Istanbul.

107 Razgovor voen 17. veljaËe 2010. u Ateni.

108 L’indicateur otomman, 1881, str. 318; Annuaire oriental,
1889-1890, str. 457-458, 467.

109 L’annuaire oriental, 1900, str. 707-710, 717-718.
110 L’annuaire oriental, 1909, str. 1160-1161, 1172.
111 Cl. Huart, ur., “L’Annuaire officiel ottoman,” Revue du

monde musulman, 4 (1908), str. 394-397.
112 L’annuaire oriental, 1914, str. 884-885.
113 L’annuaire oriental, 1921, str. 759.
114 L’annuaire oriental, 1929, str. 1162-1163.
115 Ticaret yíllíüí, 1938, 611-612.
116 AEZ, Bollettino Mensile della Società di Navigazione a

Vapore del Lloyd Austriaco esclusivamente per uso interno, No.
34, Trieste, 1. Aprile 1914. Anno IV.

117 AEZ, Zellitch Frères Open New Sales Office, Kardex,
1930.

118 AEZ, Posjetnica Avgusta G. ZeliÊa, viπeg Ëinovnika firme
“Remington.“ General Representatives of KARDEX International
Ltd New-York, 1934/5. Fotografije iz arhiva Edwina Zellitcha
potvruju da je Auguste izmeu 1935. i 1937. godine u viπe navrata
bio u BihaÊu. U email korespodenciji 5. prosinca 2010. Edwin
Zellitch je spomenuo da je Auguste Zellitch i umro u Zagrebu,
meutim, njegov ukop nije potvren u evidenciji zagrebaËkih groblja.



105

obitelji s vremenom potpuno napustila tiskarsku dje-
latnost.

Godine 1930. umro je Henri Zellich, joπ jedan
predstavnik starije generacije. No, njegovi nasljednici
su nastavili posao s velikim æarom o Ëemu svjedoËi
tridesetak saËuvanih tiskovina. Nekoliko izdanja je
izaπlo i pod imenom tiskare Henrijevog sina Louisa,
“Lui Zelliç Matbaacílík”, Ëije izdanje godiπnjeg iz-
vjeπtaja Garanti banke iz 1960. godine predstavlja
posljednje izdanje ZeliÊevih uopÊe.119 Prema rijeËima
Edwina Zellitcha, Louis je krajem 1950-ih ili po-
Ëetkom 1960-ih napustio Istanbul i otiπao u Rim, gdje
je i preminuo ne ostavivπi potomstva.120

Nakon propasti Carstva i osnivanja Republike
uvjeti æivota za strance u Istanbulu uvelike su se pro-
mijenili. Nekada privilegirani strani dræavljani u novo-
osnovanoj Republici kao nacionalnoj dræavi turskog
naroda nisu viπe uæivali stara prava i povlastice ute-
meljene na tzv. kapitulacijama, koje su im davale
ekstrateritorijalni status. U takvim okolnostima, koje
su dodatno oteæale globalna ekonomska kriza 1930-
ih i Drugi svjetski rat, kao i kasnija unutarnjopolitiËka
previranja, veliki broj stranaca odluËuje napustiti
Istanbul i Tursku. SliËna sudbina je zadesila i obitelj
ZeliÊ, Ëiji Ëlanovi od kasnih tridesetih poËinju napuπta-
ti ovaj grad. Danas su Ëlanovi ove obitelji razasuti
diljem svijeta, od GrËke i Francuske do ©panjolske i
Brazila, no, pritom treba spomenuti da je u gradu na
Bosporu joπ uvijek prisutna obitelj Marija Zeliça, kao
posljednji istanbulski izdanak loze utemeljene 1840.
dolaskom Antonija ZeliÊa iz Brela u osmansku prije-
stolnicu.

ZAKLJU»AK

ZnaËenje tiskare “Zellich” prelazi stroge okvire
razvoja litografskog tiskarstva u Osmanskom Carstvu,
pri Ëemu ZeliÊi pripadaju u krug zapadnih struËnjaka
i radnika koji su dali znaËajan obol modernizaciji
Carstva uvoenjem novih tehnologija sa Zapada.
Pritom se teza Johanna Straussa da su europski strani
radnici i nemuslimani odigrali presudnu ulogu u
razvoju osmanskog tiskarstva, i k tome sve do 1914.
godine dræali veÊinu istanbulskih tiskara,121 moæe
potvrditi, dok se datum poËetka njihovog nestajanja
πtoviπe moæe pomaknuti za gotovo dva desetljeÊa. No,
djelatnost tiskare “Zellich” imala je znatno πire
implikacije od onih tehniËke naravi. Izdavanje vrlo
velikog broja tiskovina razliËitih dræavnih i javnih
poduzeÊa, u kriznom momentu Ëak i osmanske valute,

te πkolskih udæbenika, rjeËnika, zdravstvenih priruË-
nika, novina i Ëasopisa, knjiæevnih, vjerskih, kulturnih
i politiËkih djela autora pripadnika razliËitih vjerskih
i etniËkih zajednica, imalo je vrlo vaænu ulogu u mo-
dernizaciji osmanske dræave i druπtva u cjelini. Kao
πto je to istaknuo Strauss,

ljudi koji su bili ukljuËeni u tiskarstvo i izdavaπtvo ‡
kao i oni koji su nadzirali i usmjeravali ove aktivnosti
‡ ubrajaju se meu najvaænije ljude od pera. U druπtvu
bez sveuËiliπta, akademija ili javnih knjiænica, veliki
dio uloge takvih institucija prepuπten je ovim “kultur-
nim radnicima.122

Perfekcija tehniËkog aspekta djelatnosti tiskare
“Zellich“ priznata je na brojnim meunarodnim
izloæbama, od Pariza i Vatikana, do Budimpeπte i
Istanbula dodijeljenim zlatnim i srebrnim medaljama.
S druge strane, druπtveno-kulturno, odnosno javno
znaËenje djelovanja ZeliÊa kao “kulturnih radnika”
odlikovano je najviπim dræavnim priznanjima Osman-
skog Carstva i Perzije, te Papinske dræave i Srbije.
Posebnu vaænost razliËitih izdanja tiskare “Zellich“
za katoliËanstvo u kontekstu delikatnog poloæaja kato-
lika kao manjinske zajednice u Istanbulu i na Levantu
uopÊe, papa je priznao dodjelom nasljednog naslova
“Tiskara Svete Stolice” Ëlanovima ove obitelji. Ugled
obitelji bio je priznat i na lokalnoj razini, te je ulica u
kojoj se nalazila tiskara i gdje je obitelj stanovala
prema njoj dobila i ime, “Passage Zellich.” Iako je
joπ viπe od tri desetljeÊa nakon drastiËne promjene
politiËkih okolnosti u novoosnovanoj Republici Tur-
skoj dio obitelji nastavio djelovati u tiskarstvu obja-
vivπi i neke vaænije publikacije, sredinom 20. stoljeÊa
tiskarski projekt “Zellich” doπao je do svojega kraja,
ostavivπi iza sebe tristotinjak publikacija, kao i viπe
desetaka prvorazrednih razglednica i drugoga vizual-
nog materijala, kao svjedoËanstvo kulturnog i druπtve-
nog æivota Istanbula tijekom burnog i “dugog” 19.
stoljeÊa, sve do uËvrπÊivanja Republike.

119 Türkiye Garanti Bankasí : annual report of the board of
directors balance sheet and profit and loss account for the year
ended December 31.1959. (Istanbul: Lui Zelliç Matbaacílík, 1960).

120 E-mail korespondencija s Edwinom Zellitchem, 13. pro-
sinca 2010.

121 Strauss, “‘Kütüp ve Resail-i Mevkute’. Printing and publish-
ing,” str. 228. 122 Ibid., str. 227.

PRILOZI

POPIS TISKOVINA I KNJIGA TISKARE
“ZELLICH” (SPOMENUTIH U TEKSTU)

Alfabëtarë e Gluhësë Shqip (Istanbul: A. Zellich, 1879)
Ali Pacha, Catalogue explicatif, historique et scienti-

fique d’un certain nombre d’objets contenus dans le Musée
impérial de Constantinople fondé en 1869 sous le grand
vésirat de Son Altesse Ali Pacha (Constantinople: Imprime-
rie A. Zellich, 1871)

Arfa-ud Dovleh Mirza Riza Khan Daniche, Échoes de
la conférence de la Haye, trad. ou adaptation en vers ou en
prose en quinze langues de l’original persan (Istanbul:
Zellich, 1903)

Arnaud, Léonard, Une mission pour la peste en Méso-
potamie, rapport adressé en 1876 au Consei international



106

de santé de Constantinople, par le Dr Léonard Arnaud
(Constantinople: Impr. de A. Zellich et fils, 1880)

Belin, F. A., Notice biografique et littéraire (Constanti-
nople: Imp. A. Zellich, 1875)

Bosforov, S., K voprosu o Soedinenii Tserkvei / A pro-
pos de l’Union des Églises (Tsarigrad : Tip. “Brat’ia Zel-
lich”, 1922)

Cimetière catholique latin à Féri-Keui : compte-rendu
de l’exercice mortuaire 1872-73 (Istanbul: A. Zellich, 1873)

Chakir Pacha, Dictionnaire portatif français ottoman,
(Istanbul: A. Zellich & Fils, 1883)

Colége des Lazaristes, Manuel de l’élève renfermant
L’ordre général des exercices et le calendrier scolaire 1906
(Istanbul: A. Zellich Fils, 1906).

Commission arbitrale instituée pour statuer sur les
réclamations existant entre le Gouvernement impérial
ottoman et la Compagnie d’exploitation des chemins de
fer orientaux : demande du Gouvernement impérial ottoman
no. 4 : paiement d’un loyer à fixer pour la ligne de Salonique
à Mitrowitza et la section de Tirnova-Hermanly-Yamboli
(Constantinople: Imprimerie A.�Zellich�& Fils, 1888)

Cumhuriyet Halk Fírkasí Nizamnamesi (Istanbul:
Zelliç Matbaasí, 1927)

Dahilî Hudut Üzerinde Seyr-i Seri ve Seyr-i Hafif ile
Eùya Nakliyatína Mütedâir Adi Tarife Cetveline Birinci Zeyl
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915)

Darülfünûn-i Osmânî Tíb Fakültesinde Müteùekkil Tea-
vün ve Tasarruf Sandíüínín Birinci Devreye Aid Muamelât-
i Umûmiye ve Mâliyesini Mübeyyin Rapor Sûretidir (Istan-
bul: Matbaa-i Zelliç, 1915)

Dersaadet Haliç Vapurlarí Osmanlí Anonim úirketi
(Société anonyme ottomane des bateaux de la corne d’or)
(Istanbul: Matbaa-i Zelliç ve úürekâsí, 1918)

Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1913)

Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1924)

Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1925)

Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927)

Dersaadet Telefon Anonim úirket-i Osmaniyesi Telefon
Rehberi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1928)

Dersaadet Tramvay úirketi Seyr ü Sefer Nizamnâ-
mesidir (1 ‡ Zabíta Nizamnâmesi) (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç, 1914)

Dersaadet Tramvay úirketi Seyr ü Sefer Nizamnâme-
sidir (2 ‡ Demiryollar Usûl-i Zabíta Nizamnâmesine Dair
Kanun-u Muvakkat ve Zeyli) (Istanbul: Matbaa-i Zelliç,
1914)

Dersaadet’de Üsküdar ve Kadíköy Su úirketi 1916 Se-
nesi Muamelâtí (Istanbul: Matbaa-i Henri Zelliç ve úürekâsí,
1917)

Dimkov, Nikola, Étoile de la concorde : conseil mon-
dial perpétuel (Istanbul: Zellich frères, 1918)

Elhamra Sinemasí 1340-1341 Mevsiminde õrae Edi-
lecek Sinema Filmlerini Muhtevi Resimli Program (Istan-
bul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1924)

Elhamra Sinemasí 1340-1341(1925) Mevsiminde õrae
Edilecek Sinema Filmlerini Muhtevi Resimli Program 2.
Sene (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1925)

Emvâl-i Gayr-i Menkule ve õkrazât Bankasí Anonim
úirket-i Osmaniyesinin Nizamnâme-i Dahilisi (Istanbul:
Matbaa-i Zelliç, 1915)

Grati, Antonio D., Biografia dell’avvocato Antonio D.
Grati Fondatore della societa scientifica, Letteraria, artisti-
ca (Costantinopoli, A. Zellich, 1874)

Guide du professeur / Collêge Saint-Benoit (Istanbul:
A. Zellich Fils, 1893)

õntibah Ticaret Osmanlí Anonim úirketi Nizamnâme-i
Dahilisi (Istanbul: Matbaa-i Zelliç, 1915)

Herkes õçin Kolay Yeni Türk Alfabesi (Istanbul: Miùel
Zelliç Mahdumlarí Matbaasí, bez datuma)

õstanbul darülfünunu Türkiyat Enstitüsü muhtíralarí.
Mémoires de l’Institut de turcologie de l’Université de
Stamboul. Nouvelle série (Istanbul: Zellitch freres, 1929)

KlariÊ, Gjuro, Pozdrav Njegovu VeliËanstvu Franji
Josipu I. sa Bospora u Zagreb 1895. (Carigrad, 1895)

Konstantinopl Amerikan õnas Koleji (Istanbul: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1923)

Konstantinopl Koleji. Arnavudköy Amerikan Kízlar
Koleji (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1925)

Köprülü, Mehmet Fuat, Influence du chamanisme
turco-mongol sur les ordres mystiques musulmans (Istanbul:
Zellitch freÌres, 1929)

Köprülü, Mehmet Fuat, Les institutions juridiques
turques au moyen-age : y a-t-il un droit public turc distinct
du droit public musulman? (Istanbul: H. Zellitch, 1937)

Lanquetin, S., Fractionnaire portatif supprimant, dans
les calculs d’intérêts, les longues multiplications et divisions
(Constantinople: Imprimerie de A. Zellich, 1875)

Leone, Olivero, Nuovo metodo per l’insegnamento
della lingua francese. Edizione redatta per l’uso dei greci
(Istanbul: Zellich A. e figli, 1885)

Liste de MM. les membres du corps diplomatique,
(Ankara: Zellitch Freres, 1929)

Livre d’or. 1869-1919. Cinquantenaire de la maison
Zellitch frères. 8 décembre 1919.

M. M., Réponse à la lettre patriarcale et synodale de
l’église de Constantinople sur les divergences qui divisent
les deux églises (Istanbul: A. Zellich, 1896)

Mémoire remis aux hauts-commissaires américain,
britannique, français et italien le 12 février 1919 (Istanbul:
Zellich frères, 1919)

Memorandum of the Sublime Porte communicated to
the American, British, French and Italian High Commissio-
ners on the 12 th February 1919 (Istanbul: Zellich brothers,
1919)

Mihrî [Mihran Apikyan], Muhtasar Güldeste. Mu-
harrerat-í Resmiye ve Gayr-í Resmiye, (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç, 1886)

Nemùehirli [Nevùehirli] Georgios [Yorgi] Efendi, Bu
Altínoluk ayílan kitapta bazí martiroslarín ve Hosioslarín
nakliyetleri Hristos içün çektikleri garyetler beyandír (Istan-
bul, Antonaki Zeliç Tab’hanesi, 1871)

Oeuvres de charité. Rapport sur les oeuvres des Asso-
ciations des dames de la charité de Constantinople, pendant
l’année 1913, lu à l’Assemblée générale, le 8 avril 1914
(Istanbul: A. Zellich fils, 1914)

Osmanlí Cep Takvimi yahud Takvim-i Cemil. õùbu 1917
Senesi Haziranínín Yedinci Günü õçtima Eden Hissedaran
Meclis-i Umûmi-i Âdisinde Kíraat Edilen Meclis-i õdare
Raporudur. 5. Sene-i Hesabiyye 1916 (Istanbul: Matbaa-i
Zelliç Biraderler, 1917)

Osmanlílar õçin õtalyanca Rehber-i Lisan: Cebrail abd-
i Yesu’ (Istanbul: A. Zelliç Mahdumlarí Matbaasí, 1914)

Prossefche sinthemene par’ enaretu Catholicu: adhia
ke sistassi tu Antoniu Maria M. Grasselli dhia ton ieron
iubiléon kirichthenda para tu acru archieros tis Romis Piu
IX tin 24 Dhekemvriu 1874, (Istanbul: A. Zellich, 1875)

Rapport sur les oeuvres des Associations des dames
de la charité de Constantinople: pendant l’année 1913, lu
à l’Assemblée générale, le 8 avril 1914 (Istanbul: A. Zellich
fils, 1914)



107

Réglement de la confrérie de Saint Antoine de Padoue
érigée dans l’eglise des péres mineurs conventuels a Lui
Dédíée (Istanbul, A. Zellich Fils, 1896)

Regolamento della Confraternita del glorioso tauma-
turgo Sant’Antonio di Padova eretta nella Chiesa dei Minori
Conventuali a lui dedicata in Pera di Costantinopoli (Istan-
bul: A. Zellich Figli, Stamp. della S. Sede, 1896)

Selânik Bankasí Nizamnâme-i Dahilisi (Istanbul, Miùel
Zelliç Matbaasí, 1928)

Siyavuùgil, Sabri Esat, L’âme turque a travers les nou-
velles (Istanbul: Zelliç Matbaasí, 1953)

Société immobiliére Ottomane de Constantinople
(Istanbul: A. Zellich Fils, 1914)

Statut de la Congrégation de la T.S. Vierge (Istanbul:
A. Zellich Fils, 1906)

úark Demiryollarí Dahilî Hutût Üzerinde Seyr-i Serî
ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nâkliyâtína Mütedâir Âdî Tarife
Cetvelidir (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915)

úark Demiryollarí Çíraklík Nizâmnâmesi (Istanbul:
Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927)

úark Demiryollarí Dahilî Hatlar Üzerinde Seyr-i Serî
ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nakliyâtína Mütedâir Âdî Tarife
Cetveline Birinci Zeyildir (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, bez datuma)

úark Demiryollarí Dahilî Hutût Üzerinde Seyr-i Serî
ve Seyr-i Hafîf ile Eùya Nâkliyâtína Mütedâir Âdî Tarife
Cetvelidir (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1915)

úark Demiryollarí õùâret Nizâmnâmesi (Istanbul: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1926)

úark Demiryollarí õùletici Kumpanyasí Müstahdemîn
Sandíüí Nizamnâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí,
1922)

úarkî Anadolu Demiryollarí Mukavelenâmeleri ile
úartnâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1923)

úiùli Müessesesi’nde Emrâz-í Akliye ve Asabiye
Müsâmereleri (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1916)

Taoussi, Athanase, Comment dieu connaît nos actions
libres: l’homme est-il libre de se sauver? : nouvelle base
pour expliquer le Mystère du salut (Istanbul: Zellitch Frères,
1934)

Tompson, H. M., Türk Mektebleri õçin õngilizce Amelî
Gramer. A Practical English Grammer for Use in Turkish
Schools (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1926)

Tondini Quarenghi, Conférence sur la réforme du
calendrier (Istanbul: A. Zellich Fils, 1894)

Türk kodeksi 1930. Türkiye Cumhuriyeti Síhhat ve
õçtimai Muavenet Vekaleti (Istanbul: Zelliç Biraderler Mat-
baasí, 1930)

Türkiye cumhuriyeti ile Estonya hükümeti arasínda
mün’akit ticaret ve seyrisefain muahedenamesi : Traité de
commerce et de navigation entre la Turquie et l’Estonie
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1929)

Türkiye Cumhuriyeti ile Yunan Cumhuriyeti Arasínda
Mün’akid õtilafnâme (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí,
1927)

Türkiye Cumhuriyeti ve Sosyalist Cumhuriyetleri
õttihadí Arasínda Mün’akid Ticaret ve Seyr-i Sefâin Muahe-
denâmesi (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927)

Türkiye Garanti Bankasí : annual report of the board
of directors balance sheet and profit and loss account for
the year ended December 31.1959. (Istanbul: Lui Zelliç
Matbaacílík, 1960)

Türkiye ile õsviçre arasínda ikamet mukavelenamesi :
Convention d’etablissement entre la Turquie et la Suisse
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1930)

Türkiye ve Avusturya arasínda münakit hukuk ve ticari
mevaddí adliyeye müteallik mütekabil münasebetlere ve adli

kararlarín tenfizine dair mukavelename : Convention entre
la Tuquie et I’Autriche... (Istanbul: Zelliç Biraderler Mat-
baasí, 1930)

Türkiye Ziraat Bankasí (Muharerât-í Umûmiye Mec-
muasí). 1 Temmuz ‡ 31 Kânun-i Evvel 1927 (Ankara: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1927)

Türkiye Ziraat Bankasí (Muharerât-í Umûmiye Mec-
muasí). 1 Kânun-i Sani ‡ 30 Haziran 1928 (Ankara: Zelliç
Biraderler Matbaasí, 1928)

Türkiye Ziraat Bankasí õkrazat-í Ziraiyye ve Senedât-
í Ticariyeden Ne Nisbetle Faiz ve Komisyon Ahzí Lazím
Geleceüini ve Vade ve Taksitin Tayinine Dair Tahrirât-í
Umûmiye (Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí,1927)

Türkiye Ziraat Bankasí Müfettiù ve Muavinlerine
Mahsûs Talimâtnâme-i Dahilidir (Istanbul: Zelliç Biraderler
Matbaasí, 1927)

Türkiye Ziraat Bankasí Tahsil Senedâtí Talimâtnâmesi
(Istanbul: Zelliç Biraderler Matbaasí, 1927)

Türkiye Ziraat Bankasí Anonim úirketi õmzaya Salâ-
hiyattar Zevat Listesi (Istanbul: Henri Zelliç ve úürekâsí
Matbaasí, bez datuma)

Un appel à la justice publié par la Société de défense
des droits ottomans et approuvé par le Congrès national
réuni à Smyrne le 17 mars 1919 (Istanbul: Imp. Zellich
frères, 1919)

Vandeputte, L., Hífzí’s-síhha ve Cerrahlíüa Dair õsti-
mâli Kolay Nasâyih (Istanbul: Zeliç Matbaasí, 1875)

Zabuzhnyi, I. A., Pravoslavie i katolichestvo (Tsari-
grad: Bratia Zellich, 1922)

“Uspomena na obljetnicu kuÊe ‘A. Zellich fils’ povodom
25. godiπnjice njenog osnutka u Carigradu, 1894.”

(Souvenir du jubilé de la maison A. Zellich fils a l’occasion
du 25me anniversaire de sa fondation à Constantinople,

1894.) ‡ Arhiv Edwina Zellitcha, Atena.



108

NOVINE I GODI©NJACI

Annuaire�Oriental�(ancien indicateur�oriental) du
commerce, de l’industrie, de l’administration et de la magi-
strature, Istanbul

L’indicateur oriental annuaire du commerce, de la
magistrature etc. Turquie, Russie, Grèce & Bulgaire, Istan-
bul

L’indicateur ottoman annuaire-almanach du commer-
ce, de l’industrie, de l’administration & de la magistrature,
Istanbul

Moniteur ottoman, Istanbul
Ticaret Yíllíüí ‡ Annauire Oriental, Istanbul

LITERATURA

Akín, Nur, 19. Yüzyílín õkinci Yarísínda Galata ve Pera,
2. izd. (Istanbul: Literatür, 2002)

Birinci, Ali, “Osmanlí Devletinde Matbuat ve Neùriyat
Yasaklarí Tarihine Medhal,” Türkiye Araùtírmalarí Lite-
ratür Dergisi, 4, 7 (2006), str. 291-349

Charles Eduard Goad’un õstanbul Haritalarí, ur. Ali
Mazak (Istanbul: õstanbul Büyükùehir Belediye Baùkanlíçí
Kütüphane ve Müzeler Müdürlüüü, 2007)

Eldem, Edhem, A History of the Ottoman Bank (Istan-
bul: Ottoman Bank Historical Research Center, 1999)

Gerçek, Selim Nüzhet, Türk Taù Basmacílíüí (Istanbul:
Devlet Basímevi, 1939)

Geyikdaüí, V. Necla, Foreign Investment in the Otto-
man Empire. International Trade and Relations 1854-1914
(London-New York: I.B. Tauris, 2011)

HalepoviÊ –eËeviÊ, Esma, ur., Turska kuÊa ‡ Casa
Turca u Rijeci (Rijeka: Hrvatsko-tursko druπtvo, Liber,
2007)

Herzog, Cristoph, “Migration and the state. On Otto-
man regulations concerning migration since the age of
Mahmud II,” u: Ulrike Freitag, Malte Fuhrmann, Nora Lafi
i Florian Riedler, ur., The City in the Ottoman Empire.
Migration and the Making of Urban Modernity (London ‡
New York: Routledge, 2011), str. 117-134

Huart, Cl., ur., “L’Annuaire officiel ottoman,” Revue
du monde musulman, 4 (1908), str. 369-398

Kahraman, Âlim, “Taù Basmasí,” Türkiye Diyanet
Vakfí õslam Ansiklopedisi, sv. 40 (Istanbul: Türkiye Diyanet
Vakfí, 2011), str. 144-145

KlariÊ, Gjuro, Pozdrav Njegovu VeliËanstvu Franji Jo-
sipu I. sa Bospora u Zagreb 1895, (Carigrad 1895)

Kursar, Vjeran, “Hrvati u gradu na Bosporu. Hrvatsko
iseljeniπtvo u osmanskoj prijestolnici Istanbulu u dugom
19. stoljeÊu,” Hrvatska revija, 13, 4 (2013), str. 42-49;
dostupno online: <http://www.matica.hr/hr/399/Hrvati%20
u%20gradu%20na%20Bosporu/> (pristup: 20. svibnja
2014)

Kut, Günay Alpay, “Matba‘a. 2. In Turkey,” Encyc-
lopaedia of Islam. New Edition, (Leiden: Brill, 1991), Vol.
6, str. 799-803

Livre d’or. 1869-1919. Cinquantenaire de la maison
Zellitch frères. 8 décembre 1919.

Marzio, Peter C., “Lithography as a Democratic Art:
A Reappraisal,” Leonardo 4, 1 (1971), 37-48

Matoπ, Antun Gustav, Sabrana djela. Feljtoni, impre-
sije, Ëlanci I-II (Zagreb: JAZU, Liber, Mladost, 1973)

Ortaylí, õlber, õmparatorluüun En Uzun Yüzyíllí (Istan-
bul: Alkím, 2005) (srpski prijevod: õlber Ortaylí, Najduæi
vek imperije (Beograd: Srpska knjiæevna zadruga, 2004))

Osmanlí Belgelerinde Hírvatistan (Ankara: T. C.
Baùbakanlík Devlet Arùivleri Genel Müdürlüüü, Osmanlí
Arùivi Daire Baùkanlíüí, 2010)

Özendes, Engin, Osmanlí õmparatorluüu’nda Foto-
ürafçílík 1839-1923 (Istanbul: Yem, 2013)

PetroviÊ, MiliÊ F., “‘Carigradski glasnik’, prvi list na
srpskom jeziku za srpske zemlje pod turskom upravom,”
u: Simpozijum Seoski dani Sretena VukosavljeviÊa. Zbornik
radova sa XVIII nauËnog skupa ‘Seoski dani Sretena Vuko-
savljeviÊa’ odræanog 14, 15. i 16. juna 1996. godine u Domu
revolucije Prijepolje (Prijepolje: Ustanova za kulturu i obra-
zovanje Dom revolucije Prijepolje, 1998), str. 340-352

POPIS »ASOPISA I NOVINA TISKARE
“ZELLICH“

Bulletin du Vicariat apostolique de Constantinople
Camera di Commercio Italiana di Istanbul : Bollettino

bimestrale
Carigradski glasnik
Chambre de Commerce Française en Turquie
L’Information d’Orient. Revue hebdomadaire, politi-

que, économique, industrielle et financière
Kalendar “Golub”
Revue commerciale du Levant: bulletin mensuel de la

Chambre de Commerce française de Constantinople
Revue de Constantinople : politique, financière et litté-

raire

IZVORI I LITERATURA

ARHIVSKA GRA–A

Arhiv katoliËke æupe Santa Maria Draperis, Istanbul
(kratica: SMD)

Baùbakanlík Osmanlí Arùivi (Osmanski arhiv predsjed-
niπtva vlade), Istanbul (kratica: BOA)

Dahiliye Nezareti Mektubi Kalemi (DH. MKT.)
Institut Français d’Études Anatoliennes, Istanbul
Osobni arhiv Æeljka ZeliÊa, Brela (kratica: AÆZ)
Osobni arhiv Jeana Zellicha, Pariz (kratica: AJZ)
Osobni arhiv Edwina Zellitcha, Atena (kratica: AEZ)
SALT, Istanbul
Zbirka Dimitrisa Loupisa, Atena
Zbirka Uzaya Togaya, Turkish Postal History, Istanbul;

dostupno online: <http://postcards.turkishpostalhistory.
com/index.php/ZellichFils> (pristup: 4. srpnja 2014)

Zellich, Grégoire, Notice historique sur la lithographie
et sur les origines de son introduction en Turquie (Istanbul:
A. Zellich fils, 1895)



109

Phonetica, I. i J. Eckmann, “Anadolu Karamanlí
Aüízlarína Ait Araùtírmalar,” Ankara Üniversitesi Dil ve
Tarih-Coürafya Fakültesi Dergisi, 8, 1.2, (1950), str.     165-
199

Pranjko, Klara, “KlariÊ, –uro (Gjuro, Juraj)”, Hrvatski
biografski leksikon (Zagreb: Leksikografski zavod Miroslav
Krleæa, 2009) str. 354

RadiÊ, Radmila, “Jugoslovenska kolonija u Carigradu
izmedju dva svetska rata,“ Tokovi istorije, 3-4 (2008), 199-
-213

Robinson, Francis, “Technology and Religious Chan-
ge: Islam and the Impact of Print,” Modern Asian Studies,
27, 1 (1993), 229-251

Sandalcí, Mert, “Kartpostallar,” u: Dünden Bügüne
õstanbul Ansiklopedisi, sv. 4 (Istanbul: Kültür Bakanlíüí ‡
Tarih Vakfí, 1994), str. 473-475

Schmitt, Oliver Jens, Les Levantines. Cadres de vie et
identités d’un groupe ethno-confessionnel de l’Empire otto-
man au ‘long’ 19e siècle, prev. Jean-François de Andria
(Istanbul: Les Édition Isis, 2007)

SirjAni, ‘Ali-Akbar Sa‘idi, “DANE© (1) pen name of
MO‘IN-AL-WEZARA MIRZA REZA KHAN ARFA‘
(Arfa‘-al-Dawla; ca. 1846-1937), also known as Prince RezA
Arfa‘, diplomat and poet of the late Qajar period,” Encyc-
lopaedia Iranica, online izdanje: < http://www.
iranicaonline.org/articles/danes-pen-name-of-moin-al-
wezara-mirza-reza-khan-arfa-arfa-al-dawla-ca#> (pristup:
20. svibnja 2014).

Strauss, Johann, “Zum Istanbuler Buchwesen in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts,” Osmanlí
Araùtírmalarí / The Journal of Ottoman Studies, 12 (1992),
str. 307-338

Strauss, Johann, “Le livre français d’Istanbul (1730-
-1908),” Revue des mondes musulmans et de la Méditer-
ranée, 87-88, septembre 1999, mis en ligne le 10 octobre
2004, URL�: http://remmm.revues.org/307 (pristup: 15.
svibnja 2014).

Strauss, Johann, “’Kütüp ve Resail-i Mevkute’. Printing
and publishing in a multi-ethnic society,” u: Elisabeth
Özdalga, ur., Late Ottoman Society. The Intellectual Legacy
(London ‡ New York: Routledge Curzon, 2005), str. 227-
256

©ahidi, YahyA, “Decorations,” Encyclopaedia Iranica,
Vol. VII/2, str. 197-202, aæurirana verzija je dostupna on-
line: <http://www.iranicaonline.org/articles/decorations>
(pristup: 20. svibnja 2014)

Ural, Selçuk, “õzmir Müdafaa-i Hukuk-i Osmaniye
Cemiyeti ve Asílsíz Yunan õddialaríní Çürüten Bir Bildi-
risi,” A. Ü. Türkiyat Araùtírmalarí Enstitüsü Dergisi, 16
(2001), str. 269-280

Zellich, Grégoire, Notice historique sur la lithographie
et sur les origines de son introduction en Turquie (Istanbul:
A. Zellich fils, 1895)

SUMMARY

THE “ZELLICH” PRINT HOUSE IN
CONSTANTINOPLE

In the first half of the 19th century, the Ottoman
state opened its market to world economy and for-
eign capital. Together with European capital and busi-
ness, thousands of European immigrant workers be-
gan to arrive in Istanbul, the empire’s capital, in search
of work. A story of Dalmatian Antonio ZeliÊ, who
came to Istanbul in 1840, provides a good example
of the European immigrant dream-come-true story.
After arrival, ZeliÊ found employment at the litho-
graphic print house of Frenchmen Henri Cayol, the
first of its kind in the Ottoman Empire. In 1869, he
opened his own lithographic print house called
“Zellich and Sons” (A. Zellich et fils). His descen-
dants continued his work with great success, and the
Zellich Print House, now known as “Zellich’s Sons”
(Zellich fils), became one of the most renowned in
the Empire. The Zellichs won recognition due to the
high quality of their products, and, above all, post-
cards and posters. Their crowning achievement was
printing of the Ottoman Turkish Lira banknotes in
1914. The Zellichs received many Ottoman and in-
ternational awards for their achievements and services,
including medals conferred by the Pope, the Persian
shah, and the Serbian king. Transfer of technology
into the Ottoman state was one of the most important
roles of European immigrants. Despite occasional
state pressure during the Abdülhamid’s reign in par-
ticular, the Zellich family was able to develop its busi-
ness on account of mastering the art of lithography,
one of the new technologies imported from the West.
However, after the circumstances that had attracted
European immigrants changed in the 1920s and 1930s,
the Zellich family, following the example of others,
gradually abandoned the business and eventually left
the city in which it had made its fame.

Zonaro, Fausto, Abdülhamid’in Hükümdarlíüínda
Yirmi Yíl / Fausto Zonaro’nun Hatíralarí ve Eserleri, ur.
Cesare Mario Trevigne i Erol Makzume, prev. Turan Alpte-
kin i Lotte Romano (Istanbul: Yapí Kredi Yayímevi, 2008)



Razglednica carigradske tiskare “Zellich”: “Carigrad. Panoramski pogled na Tophane i Bospor”
(Constantinople. Vue panormique de Top-Hane et du Bosphore) ‡ SALT, Istanbul



111

Poezija osmanskih sultana

StruËni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Alena ∆ATOVI∆
Filozofski fakultet Univerziteta u Sarajevu

Osmanski je dvor joπ od svog osnutka 1299. go-
dine, poput SeldæuËke, Karahanidske, MemeluËke i
drugih turkijskih dinastija, njegovao tradiciju okuplja-
nja i podræavanja poznatih umjetnika i uËenjaka, i na
taj naËin ih poticao na nove stvaralaËke pothvate.
NaroËito nakon 1453. godine, kada je sultan Mehmed
Fatih osvojio Konstantinopol i poæelio od njega stvo-
riti kulturnu prijestolnicu svijeta mnogi talentirani
umjetnici postali su πtiÊenici osmanskog dvora. Upra-
vo zahvaljujuÊi takvom patrimonijalnom sustavu
osmanske dræave nastala su brojna arhitektonska, kali-
grafska, knjiæevna, muziËka i znanstvena djela koja
su pridonijela uËvrπÊivanju druπtvenog ugleda i poli-
tiËke moÊi sultana kao njihovih mecena.

Analogno apsolutistiËkoj vlasti koju je sultan uæi-
vao kao dræavnik, i u domeni umjetnosti nametnuo
se kao apsolutni mecena πto nije znaËilo samo finan-
cijsko pokroviteljstvo veÊ i autoritet u ocjenjivanju
estetske vrijednosti odreenog djela. U tom smislu,
osmanski sultani diktirali su kriterije i ukus u poeziji
i muzici, umjetnostima koje su veoma dobro poznavali
zahvaljujuÊi klasiËnom obrazovanju koje su joπ kao
prinËevi stjecali na dvoru. (Inalcík 2003:15) Takvo
umjetniËko okruæenje i obrazovanje utjecali su na to
da osmanski prinËevi, a kasnije sultani, i sami poËnu
pisati poeziju. Vjeπtina pisanja poezije bila je pitanje
prestiæa za osmanske vladare, te je veÊina njih, s manje
ili viπe uspjeha, za sobom ostavila vrlo opseæne zbirke
poezije ‡ divane. Ilustrativan primjer je Divan sultana
Sulejmana VeliËanstvenog koji sadræi 15 935 distiha
i smatra se najopseænijim zbornikom poezije klasiËne
osmanske knjiæevnosti. (Ak 2007:7) Upravo u XVI.
stoljeÊu, za vrijeme sultana Sulejmana VeliËanstve-
nog, Osmansko Carstvo je doæivjelo vrhunac svoje
politiËke, vojne, kulturne moÊi πto se odrazilo i na
knjiæevnost, te se smatra da je klasiËna osmanska poe-
zija dosegla svoje najveÊe domete upravo u ovom sto-
ljeÊu.

Poezija osmanskih sultana, kao najveÊih autoriteta
u klasiËnoj poeziji privukla je paænju brojnih istraæiva-
Ëa, te su, osim predstavljanja pojedinih poema, njihove
najpoznatije zbirke doæivjele svoja kritiËka izdanja u
latiniËnoj transkripciji.  Imamo li na umu utjecaj stiho-
va osmanskih sultana na klasiËnu, ali i noviju tursku
knjiæevnost, neosporivo je da ta poezija zavreuje da
bude predstavljena i u prijevodu, osobito na europske
jezike. U nastojanju da napravimo pregled poezije
osmanskih sultana, ograniËili smo se na XV. i XVI.

stoljeÊe, poznato kao doba uspona Osmanskog Car-
stva i na druπtveno-politiËkom i na kulturnom planu.
Izbor zapoËinje gazelom1 Murata II. koji se smatra
prvim sultanom pjesnikom, a zavrπava stihovima sul-
tana Mehmeda III, posljednjeg vladara u XVI. stolje-
Êu. Svakako, treba spomenuti i vladare kasnijeg pe-
rioda kao πto su Murat IV, Mehmed IV, Mustafa II,
Ahmed III, Mustafa III. i Selim III. koji su svojim sti-
hovima i knjiæevnim autoritetom znatno utjecali na
trendove u poeziji XVII. i XVIII. stoljeÊa, iako njiho-
vu poeziju ovom prilikom neÊemo predstavljati.

Analiziramo li stihove osmanskih sultana, zapazit
Êemo dominaciju lirske poezije u kraÊim formama,
najËeπÊe gazelu. Sultani pjesnici najËeπÊe piπu svojoj
voljenoj, za kojom æude i spram koje gaje bezuvjetnu
ljubav. Ipak, nisu rijetke ni pjesme religijskoga karak-
tera u kojima pjesnici veliËaju Boæje jedinstvo i moÊ,
ali i osvjeπtavaju svoju poziciju skruπenog i pred Bo-
gom nemoÊnog sultana. Takoer, islamski misticizam
tema je koja tradicionalno proæima klasiËnu osmansku
poeziju, pa je i kod osmanskih sultana moæemo pro-
naÊi i u ljubavnoj lirici i pjesmama izrazito religij-
skoga karaktera.

U ovom Êemo pregledu ponuditi kraÊe biografije
te prijevode po jedne pjesme osmorice osmanskih sul-
tana: Murata II, Mehmeda II, Bajezida II, Selima I,
Sulejmana I, Selima II, Murata III. i Mehmeda III.
Prilikom izbora poezije æeljeli smo prikazati najpozna-
tije stihove osmanskih vladara, najËeπÊe antologijske
primjere njihove poezije koji su preuzeti iz knjige Poe-
zija sultana, sultani poezije2.

MURAT II. (1404-1451)

Sultan Murat II. roen je 1402. godine u Amasiji,
a 1421. sa samo sedamnaest godina stupio je na prije-
stolje. Poznat je kao otac sultana Mehmeda Fatiha,
osvajaËa Istanbula. Kao mecena dao je veliki doprinos
kulturnom æivotu svog vremena potiËuÊi prevoenje
i pisanje klasiËnih djela, te je gradove Bursu i Edirne
uËinio centrima kulture i umjetnosti. Pisao je poeziju
koristeÊi preudonim Muradî.

1 Gazel ‡ poetska forma lirskog sadræaja koja se sastoji od 5
do 15 distiha.

2 õsen, M., Bilkan A. F., Durmuù, T. I. (2012) Sultanlarín
úiirleri úiirlerin Sultanlarí. Istanbul: Kapí Yayínlarí.



112

FATIH SULTAN MEHMED (1432-1481)

Sultan Mehmed II. roen je 1432. godine u Edirni,
a titulu “Fatih” (osvajaË) dobio je nakon πto je 1453.
godine osvojio Konstantinopol, odnosno Istanbul. Bio
je veliki pokrovitelj umjetnosti, osobito slikarstva,
poezije i muzike, te je u prijestolnicu pozivao umjet-
nike iz svih krajeva svijeta. Kao rezultat takvoga po-
kroviteljskog stava nastao je i njegov Ëuveni portret
koji je naslikao talijanski slikar Bellini. Bizantski
izvori navode da je Mehmed II. znao arapski, perzijski,
hebrejski, asirski, grËki, latinski i slavenske jezike.
Njegova poezija koju je potpisivao pseudonimom
Avnî proæeta je dubokim, Ëesto mistiËkim lirizmom i
gotovo u potpunosti napisana u formi gazela.

BAJEZID II. (1447-1512)

Sultan Bajezid II. roen je 1447. godine u Dimo-
tiki, a 1481. nakon smrti oca Mehmeda Fatiha stupio
je na prijestolje. Kao osmanski vladar nastavio je
tradiciju svoga oca i bio mecena mnogim umjetnicima,
te u povijesnim izvorima stoji kako je u njegovo vrije-
me viπe od trideset pjesnika primalo plaÊu iz carske
riznice. Smatra se prvim osmanskim sultanom koji je
za æivota uspio prirediti kompletnu zbirku poezije ‡
divan. Svoje stihove kojima dominira religijsko-
-mistiËki ton potpisivao je pseudonimom Adlî.

GAZEL

Od duπe mi draæu dragu noÊas sam usnio
Nov æivot u mrtvo tijelo to mi je udahnulo

Bolan bijah pa usnama uzeh usne njene
O lijeËnice srca, duπe, to je lijek za mene

Po ljepoticama Ëuven zaista je grad Edirne
Ali i u Bursi, druæe, mnoge djeve vidjeh divne

U Kapludæi3 iznenada sudba mi se nasmijeπila
Kad ugledah noÊas jedan Ëempres srebrnoga tijela

O Muradi, vidio sam, dok ti sultan bi
Sultaniju ljepotica πto te kosom zarobi

GAZEL4

Uπtap ovog svijeta vidjeh, suncolika anela
Uzdah zaljubljenih, s kosom poput crnih zumbula

U crno zavijen mjesec ljupki Ëempres taj je
K’o ljepote vladarica sred krπÊanske zemlje

Ko ne sveæe srce za Ëvor na pasu njenome
Ne moæe bit’ vjernik nit je na putu pravome

Koga pogledom ubije, usnama mu æivot daje
Isusove vjere ova krasotica mora da je

Avni, misliπ da Êe tebi ljepojka se pokoriti
Al’ ti vladaπ Istanbulom, a ona na Galati5

3 Kaplíca ‡ izvor termalne vode u blizini Burse, poznat kao
ljeËiliπte.

4 Bir güneù yüzlü melek gördüm ki âlem mâhídír
  Ol kara sümbülleri âùíklarínín âhídír
  Karalar giymiù meh-i tâbân gibi ol serv-i nâz
  Mülk-i Efrengin meger kim hüsn içinde ùâhídur
  Ukde-i zunnârína her kimse kim dil baglamaz
  Ehl-i îmân olmaz ol âùíklarín güm-râhídír
  Gamzesi öldürdügüne lebleri cânlar verir
  Var ise ol rûh-bahùín dîn-i õsârâhídur
  Avniyâ kílma gümân kim sana râm ola nigâr
  Sen Sitânbul ùâhísín ol da Kalâtânín ùâhídír
5 Galata ‡ kvart u Istanbulu, u osmanskom periodu domi-

nantno naseljen krπÊanima.

GAZEL

Moj Allahu, pristaju Ti epiteti boæanski
A meni pristaju samo epiteti prosjaËki

Na ovome svijetu Ti si utoËiπte ljudi
©to se Tebi svi utjeËu ‡ nimalo ne Ëudi

Biti sultan znaËi vrπit’ duænost roba Tvoga
K’o prosjak je sultan koji nije svjestan toga

U tuzi za Tobom ovo srce oboljelo
Lijek je u spominjanju Tebe pronaπlo

Ko poæeli da dobije biser Tvoje milosti
Taj Êe u okean tuge morati zaroniti

Iako se Ëesto znamo mi pobuniti
Pristaje nam “Gospodaru naπ” govoriti

Niti strah nit nada ne priliËi nama
Izmeu tog dvoga æivjeti nam valja

Ako æeliπ uistinu Adlîjevo stanje znati
Njemu zbilja pristaje da se muËi i pati

Ono πto sam uËinio dolikuje meni
Gospodaru, ti Êeπ Ëinit πto priliËi Tebi

Drugog spasa kad ne budem imao na Danu sudnjem
Samo Êe Muhammed pomoÊ’ posredovanjem6

6 Hudâyâ Hudâlík sana yaraùír
  Nitekim gedâlík bana yaraùír
  Çü sensin penâhí cihâní halkínín
  Kamudan sana ilticâ yaraùír
  úeh oldur ki kullugun etti senin
  Kulun olmayan ùeh gedâ yaraùír
  úu dil kim marîz-i gamíndír senin
  Ana zikrin ile ùifâ yaraùír
  úu kim dürr-i güfrânín almak diler
  Egerçi ki isyânímíz çok durur
  Sözümüz yine Rabbenâ yaraùír
  Ne ümmîd ü ne bîmdür iùimiz
  Hemân bize havf ü recâ yaraùír
  Eger adl ile sorsan Adlî’yi
  Ukûbetdir ana seza yaraùír
  Ben ettim aní ki bana yaraùír
  Sen eyle aní kim sana yaraùír
  úu günde ki hiç çâresi kalmaya
  Ana-çâre res Mustafâ yaraùír



113

SULTAN SELIM I. OKRUTNI (1470-1520)

Sultan Selim I. roen je 1470. godine u Amasji, a
na prijestolje je stupio 1512. Poznat je po tome πto je
pripojio poluotok Hidæaz i svete gradove Mekku i
Medinu Osmanskom Carstvu i tako postao prvi
osmanski sultan ‡ kalif, odnosno vrhovni islamski
poglavar. Osim poezije na osmanskom turskom jezi-
ku, pisao je i na arapskom, a perzijski jezik je tako
dobro poznavao da je na njemu napisao Ëitavu zbirku
poezije. Pored pisanja stihova koje je potpisivao pseu-
donimom Selimî, veoma se zanimao za filozofiju, ma-
tematiku i teologiju.

SULTAN SULEJMAN VELI»ANSTVENI
(1494-1566)

Deseti po redu osmanski sultan, Sulejman I. roen
je 1494. godine u Trabzonu. Tijekom svoje vladavine
koja je trajala Ëetrdeset πest godina znatno je proπirio
granice Osmanskog Carstva. Veliki poklonik umjet-
nosti, osobito poezije, sultan Sulejman napisao je dva
divana, jedan na turskom a drugi na perzijskom jeziku.
Smatra se najplodnijim pjesnikom meu sultanima
jer je ostavio Ëak 2 799 pjesama u formi gazela potpi-
sanih pseudonimima Muhibbî, Meftunî i Âcizî. Tako-
er, vaæno je napomenuti da je njegov divan na tur-
skom jeziku najopseæniji zbornik poezije klasiËne
osmanske knjiæevnosti.

Kí’ta7

Ne znam kako su nebesa zjenice mi zaËarala
Obliven sam sav suzama, svaka suza krv postala

U strahu od mojih kandæi i lavovi drhte
A nebo me na plaË tjera zbog gazele jedne 8

7 Kít’a je kraÊa poetska forma koja sadræi od 2 do 6 distiha,
Ëesto didaktiËkog sadræaja. PovjesniËari turske knjiæevnosti uspo-
reuju je s epigramom.

8 Merdüm-i dîdeme bilmem ne füsûn etdi felek
  Giryemi kíldí füzûn eùkimi hûn etdi felek
 úîrler pençe-i kahrímda olurken lerzan
  Beni bir gözleri âhûya zebûn etdi felek
9 U Kur’anu se spominje kao rijeka u Dæennetu (raju).

GAZEL

Prijestolje samoÊe moje, moj jedini bitku, voljena moja,
svjetlosti mjeseca

Ti πto si mi od duπe bliæa, tajne moje znaπ, sultanijo
moja, od svih najljepπa

Sve moje ‡ i æivot, i Kevsera9 vino, i moj Raj si ti
ProljeÊe moje, lice nasmijano, voljena moja, dane svijetli

Moja radosti, moje vino, moje svjetlo i sjaju, moja
druæbo

Moje naranËasto, moja vatro, svjetlosti noÊi, moja
naranËo

Trsko moja, πeÊeru, blago moje πto æalost mi nikada ne
stvara

Voljena, ja postojim i Jusuf10 sam, πto Egiptom srca vlada

Zemljo moja anadolska, Istanbule, Karamane,
Bedahπane moj, KipËaËe, Bagdade i Horasane

Za tobom sam bolan, o ti obrva izvijenih, oËiju
zavodljivih, uvojaka bujnih
Ako umrem, nek na tvoju duπu bude moja krv; draga
nemuslimanko, pomozi mi

Hvalit Êu te zauvijek, jer ja sam ti pred vratima hvalu
izricao

Ja sam Muhibbi, srca bolna, oËiju suznih, i u tome sam
sreÊu pronaπao11

SELIM II. (1524-1574)

Sultan Selim II, treÊi sin Sulejmana VeliËanstve-
nog, stupio je na prijestolje u Ëetrdeset drugoj godini
æivota. Iako je stekao prestiæno obrazovanje, tijekom
vladavine nije zabiljeæio velike vojne pohode i uspjehe
poput svojih prethodnika, te je prvi sultan koji se rodio
i umro u Istanbulu. Na kulturnom planu kao i njegov
otac bio je veliki pokrovitelj muzike i poezije, a sam
je pisao poeziju pod pseudonimom Selimî.

GAZEL

Tvoj se madeæ i kose udruæiπe
I srca onda u klopku namamiπe

Svojim lijepim ophoenjem posta k’o aneo
Anela u ljudskom liku Bog je stvorio

Na trpezi susreta kad sudbu je dijelio
Bog je meni rastanak od tebe odredio

Obrve Kaligraf moÊi nacrta ti k’o nun12 slovo
U obliku svjetlosti On ih je upisao

Malje njeæne, o Selimi, na licu voljene
Od dima tvog uzdaha postale su tamne13

10 U Kur’anu Poslanik Jusuf, u krπÊanskoj tradiciji Josip.
11 Celîs-i halvetim vârum habîbim mâh-í tâbâním

Enîsim mahremim vârím güzeller ùâhí sultâním
Hayatím hâsílím ömrüm ùarâb-í Kevserim Adnim
Bahârím behçetim râzím nigârím verd-i handâním
Neùâtím iùrei bezmim çerâgím neyyirim ùem’im
Turunc u nâr u nârencim benim ùem’-i ùebîstâním
Nebâtím sükkerim gencim cihân içinde bî-rencim
Azîzim Yûsuf’um varím gönül Mísr’índaki hâním
Stanbul’um Karaman’ín diyâr-í mülket-i Rûm’um
Bedahùân’ím ve Kípçag’ím ve Bagdâd’ím Horasâním
Saçí vâvím kaùí yâyím gözi pür fitne bîmârím
Ölürsem boynuna kaním meded ey nâ-müslemaním
Kapínda çünki meddâhím seni medh ederim dâyím
Yürek pür-gam gözüm pür-men Muhibbî’yem ü hoù-

hâlim
12 Slovo nun (   ), 26. slovo arapskog alfabeta, zbog svog

oblika koji podsjeÊa na luk Ëesto se poredi s obrvama drage.
13 Hâlin ile zülfün el bir eylemiù

Dilleri dâm ile nahâcir eylemiù



114

MURAT III. (1546-1595)

Sultan Murat III. stupio je na prijestolje 1574.
godine nakon smrti svog oca Selima II. Prve godine
njegove vladavine protekle su mirno zahvaljujuÊi
vjeπtom upravljanju velikog vezira Mehmed-paπe
SokoloviÊa, dok su kasnije obiljeæene ratovima s Ira-
nom i Austrijom. Murat III. smatra se najobrazova-
nijim osmanskim sultanom koji je poduku stjecao kod
najuglednijih uËenjaka svoga vremena. Svoju kreativ-
nost iskazao je u razliËitim umjetnostima od knjiæev-
nosti do kaligrafije, a osobito su zanimljive njegove
viπejeziËne pjesme u formi mülemma koje je spjevao
sluæeÊi se naizmjeniËno arapskim, perzijskim i tur-
skim jezikom. Poezijom koju je potpisivao pseudo-
nimom Muradî dominiraju gazeli kojih u divanu ima
Ëak 1 566.

MEHMED III. (1566-1603)

Sultan Mehmed III. roen je u Manisi 1566.
godine, a na prijesolje je stupio 1595. nakon smrti
oca Murata III. Za vrijeme njegove vladavine Osman-
sko Carstvo posjedovalo je najveÊi teritorij u svojoj
povijesti i prostiralo se na tri kontinenta. ZahvaljujuÊi
snaænom utjecaju svoje majke, sultanije Safiye stekao
je prestiæno obrazovanje kod najboljih profesora,
osobito iz povijesti i religije kod Sadeddin Efendija,

Hulk ile sen bir meleksin kim Hudâ
Sûret-i insânda tasvîr eylemiù
Hân-í vaslí halka kísmet edicek
Hicrini Hak bana takdîr eylemiù
Sanasín nakkâù-í kudret kaùíní
Nûndur nûr üzre tahrîr eylemiù
Âríz-í dilberdeki hatt ey Selîm
Dûd-í âhíndír ki te’sîr eylemiù

14 Bizi sûretde gördüm pâdiùâyíz
Velî ma’nâda bir kemter gedâyíz
Bizi yâr eùiginde anlama yâd
Kamuya yâd u yâra âùinâyíz
Bu sûret âleminde câhiliz biz
Velîkin müctebâ vü murtazâyíz
Küdret gösterip âlemde her dem
Velî bâtínda ey dil asfiyâyíz
Murâdî nesne yok zâhir amelden
Velî âyîne-i ibret-nümâyíz

GAZEL

Na prvi pogled mi smo sultani
A prosjaci smo bijedni ustvari

Ne misli da smo na pragu voljene tuini
Iako smo svakom strani, njoj smo prijatelji

Ovog svijeta neznalice ‡ tako izgledamo
Ustvari smo uËeni i rijetkim znanjem vladamo

Na ovom se svijetu uvijek tuænim, bolnim Ëinimo
Al’ se u svijetu znanja Ëistom duπom diËimo

O Muradi, nismo skloni bogosluæjem hvaliti se,
Ali zbog tog mi smo prvo ogledalo opomene14

Ëuvenog znanstvenika tog vremena. Kao i njegovi
prethodnici, i Sultan Mehmed III. okuπao se u pisanju
poezije koju je potpisivao pseudonimom Adnî, a izvori
navode da je bio veoma cijenjen kao pjesnik.

15 Zülfün zencîrine kul eyledin ùâhím beni
Kullugundan kílmasín âzâd Allahím beni
Cevr-i dilber ta’n-í düùmen sûz-í firkat za’f-í dil
Dürlü dürlü dert için yaratmíù Allahím beni

Kít’a

Sultaniji sliËna, draga, uvojcima me zarobi
Iz tog ropstva nek me nikad Boæja volja ne izbavi

Okrutnost drage, strijela duπmanska, slabost srca i bol
rastanka

Boæjom sam voljom stvoren za muËenja svakojaka15

IZVOR

õsen, M., Bilkan, A. F., Durmuù T. I. (2012) Sultanlarín
úiirleri úiirlerin Sultanlarí. õstanbul: Kapí Yayínlarí.

LITERATURA

Ak, Çoùkun (2007) Muhibbî Divaní-õzahlí Metin : Ka-
nuni Sultan Süleyman. Trabzon: Trabzon Valiliüi Yayínlarí.

Buz, Ayhan (2008) Osmanlí Tarihi. Istanbul: õyi
insanlar.

Devellioülu, Ferit (1998) Osmanlíca- Türkçe Ansiklo-
pedik Lûgat. 15. baskí. Ankara: Aydín Kitabevi Yayínlarí.

Dilçin, Cem (1995) Örneklerle Türk úiir Bilgisi. Anka-
ra: Türk Dil Kurumu Yayínlarí.

Faroqhi, Suraiya (2002) Osmanli Kültürü ve Gündelik
Yaùam. Prev. Elif Kílíç. Istanbul: Tarih Vakfí.

Halman, Talât Sait (ur.) (2006) Türk Edebiyatí Tarihi
II. Istanbul: TC Kültür ve Turizm Bakanlíüí Yayínlarí.

õnalcík, Halil (2003) úâir ve Patron. Ankara: Doüu
Batí Yayínlarí.

õsen M., Bilkan. A. F., Durmuù T.I. (2012) Sultanlarín
úiirleri úiirlerin Sultanlarí. Istanbul: Kapí Yayínlarí.

Mengi, Mine (2002) Eski Türk Edebiyatí Tarihi. An-
kara: Akçaü Yayínlarí.

úentürk, Ahmet Atilla (1999) Osmanlí úiir Antolojisi.
Istanbul: Yapí Kredí Yayínlarí.

SUMMARY

THE OTTOMAN SULTANS’ POETRY

The Ottoman Sultans, the great patrons of arts
and sciences, nurtured a particular affinity for poetry.
Thanks to their education and superb knowledge of
Oriental-Islamic literary tradition, they not only dic-
tated the poetic taste and criteria, but also applied their
own skills to writing poetry, often with great success.
The article presents an overview of the poetry of the
Ottoman sultans of the fifteenth and sixteenth centu-
ries: Murat II, Mehmed II, Bayezid II, Selim I,
Suleiman I, Selim II, Murat III and Mehmed III.



115

Vijesti i djela πto su se πirili Europom prije
i nakon pada Carigrada

Pregledni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Özlem KUMRULAR
SveuËiliπte Bahçeùehir, Istanbul

IZME–U MITA I STVARNOSTI

Bujica straha koja se poËela ubrzano πiriti Euro-
pom s padom Carigrada pod Osmanlije nosila je i priËe
i vijesti o tome dogaaju na mnogim jezicima. Pad
Carigrada ‡ ili, prema turskim historiografima, “osvo-
jenje” Carigrada ‡ u mnogim se zemljama smatra
datumom koji okonËava srednji vijek. Iako se u
europskoj historiografiji kao godine koje zatvaraju to
razdoblje spominju 1492, 1517. te 1526, i godina
1453. ‡ u kojoj se veliki strah πiri prema zapadu ‡
smatra se takoer rubnom godinom toga razdoblja.
Pripovjedne forme u raznim æanrovima koje su se po-
tom namnoæile i u vrstama i brojem, bile su razlogom
i πirenju negativnih predodæbi o Turcima. Obavijesne
forme kao πto su aviso, dispacci i neue Zeitung, kao i
poluknjiæevne forme lettere di Costantinopoli1 pre-
plavljene su zastraπujuÊim vijestima, a ta se uznemi-
renost ubrzo prenijela i u knjiæevne forme te se poja-
vila u usmenoj i pisanoj knjiæevnosti, u romansama,
pjesmama, junaËkim epovima i poslovicama.

Nelagoda koja se πirila Europom nije odzvanjala
samo u uπima i na pisanim stranicama, nego i za trpe-
zama i u pjevaËkim zborovima. Dvorac burgundijskog
vojvode Filipa u francuskom gradu Lilleu, u blizini
belgijske granice, 17. veljaËe 1454. bio je pozornicom
moæda i najznakovitije sveËanosti toga stoljeÊa. Ta
sveËanost koja Êe u povijest uÊi kao “banket fazana”
(Le banquet du Faisan) vrhunac je dosegnula izrica-
njem zavjeta nad æivim fazanom, simbolom viteπtva
vojvode Filipa koji je namjeravao pokrenuti novu
kriæarsku vojnu nakon πto okupi europske dræave koje
je zahvatila panika zbog brzog prodiranja Turaka
prema Zapadu2. I premda su smrÊu pape Nikole V.
(24. oæujka 1455) ti raskoπni planovi okonËani, “ban-
ket fazana” prema svome uprizorenju, kao i simbo-
liËkim pa i gastronomskim obiljeæjima, ostat Êe za-

biljeæen kao ogledni primjer renesansne sveËanosti.
Izlaganje pauna ili neke druge ptice veleπtovanim
vladarima i plemiÊima, u velikim salonima, obiËaj je
iz srednjega vijeka. Sudionici pritom obeÊavaju da
Êe izvrπiti ono na πto su se nad æivotinjama zavjetovali,
a æivotinje Êe im na tome putu biti duhovni suputnici.

Taj kriæarski sastanak u Lilleu nikako nije bio
obiËan. Sve je bilo zamiπljeno tako da Êe se teπko za-
boraviti. Dok su se pladnjevi s po Ëetrdeset posluæenih
jela spuπtali odozgo na konopima, u salonu ukraπenom
tepisima bile su postavljene tri trpeze, velika, mala i
srednja.3 Nije izostao ni zbor od dvadeset osam osoba.
Kad su gosti zauzeli mjesta, zazvonilo je crkveno zvo-
no, a viπeglasni zbor zapjevao je za blagoslov jela.
Na pozornici se, pak, odvijala predstava sa simbo-
liËnim figurama koja uprizoruje rat protiv Turaka. Kad
zvijer koja je polugrifon-poluËovjek u naruËje uzima
drugog Ëovjeka, zavjesa se spuπta. Prisutni su, na-
ravno, i prizori lova. Tu je i i jedan dvorac, kao i slon
koji na leima nosi kulu. U trenutku koji doËarava
gubitak Carigrada zbor pjeva “Lamentatio Sanctae
matris ecclesiae Constantinopolitane”. UkljuËivanje
grifona orlovske glave i lavljega tijela nije sluËajnost.
Ta mitoloπka figura kroz srednji je vijek simbolizirala
Isusa, i preko njega Boga.

“Fazanski zavjeti” (Voeux du Faisan) verzija su
viteπkih zavjeta prenijeta na dvor. Taj ritual koji se
razvio kao dio tradicije zavjetovanja u vremenima
opasnosti i razdobljima velikih napetosti izvodio se
tako da se zakletva poloæi pred svjedocima nad kak-
vom pticom koja se donosi na trpezu tijekom objeda4.
Zavjeti polagani Bogu, Majci Boæjoj, viteπkim dama-
ma ili pticama polagali su se najËeπÊe protiv vjerskih
neprijatelja, najveÊih meu svim neprijateljima. Upra-
vo je to uËinio burgundski vojvoda Filip.

Pogledajmo druge primjere. Jedan od vitezova
obeÊao je da subotom neÊe spavati u postelji sve dok
ne svlada kojega muslimana5. Drugi se vitez zavjetuje
da neÊe ostati u istom gradu petnaest dana. Meu

1 Te vrste koje nisu bile knjiæevne, nego im je namjena bila
obavijesna, pisane su na nekoliko listova. Forme aviso i dispacci
prenosile su diplomatske vijesti, dok su neue Zeitung prvi primjerci
novina koje su se tek poËele pojavljivati u Europi. Lettere di Con-
stantinopoli, pak, pisane su kao knjiæice od nekoliko listova.

2 John Freely, Cem Sultan: Rönesans Avrupasí’nda Tutsak
bir úehzade, prev. Püren Özgören, Istanbul, 2005, str. 28.

3 Roberto Iovino i Ileana Mattionn, Sinfonía gastronómica
(Música, eros y cocina), Madrid, 2009, str. 56.

4 Johan Huizinga, Ortaçaü’ín günbatímí, prev. Mehmet Ali
Kílíçbay, Istanbul, 1997, str. 135.

5 Ibid, str. 135.



116

osobnim su kaznama bile uobiËajene: ne nositi πtit,
ne piti vino, ne lijegati u postelju, ne sjedati za trpezu,
nositi halju od kostrijeti i sliËno.

Zavjeti vezani uz rat protiv muslimana u viteπkim
su romansama zauzeli vaæno mjesto. Messire Philippe
Pot zavjetovao se da Êe se protiv Turaka boriti tako
da desnu ruku ne πtiti oklopom, a taj je zavjet nak-
nadno ispravio i dopisao sljedeÊe: “Mom se strahot-
nom i poπtovanom gospodaru ne dopada da messire
Philippe Pot u pohodu na Svetu Zemlju u njegovoj
pratnji ide nezaπtiÊene ruke i bit Êe zadovoljan ako
bude dobro i dovoljno naoruæan, kako i pristoji.”6

Po Cervantesovim satiriËkim opaskama u dva
velika sveska Don Quijotea jasno je da je otpoËelo
razdoblje u kojemu vrijeme vitezova zamire i pojavlju-
ju se obrisi moderne dræave. Koliko god da oni koji
na povijest gledaju s Iberskog poluotoka brane tradi-
cionalno stajaliπte prema kojemu srednji vijek za njih
prestaje 1492, i povijesni razvoj toga poluotoka odva-
jaju od europskog kontinenta, godina 1453. poËetak
je πirenja zvonjave na uzbunu koja Êe, krenuvπi od
Carigrada, odjeknuti do drugoga kraja Sredozemnog
mora. Suprotno uvrijeæenom miπljenju, tursko osvoje-
nje glavnoga grada IstoËnoga Rimskog Carstva u ©pa-
njolskoj nije naiπlo na jaËi odjek, i zanimalo je samo
Aragonce Ëija je trgovina ovisila o istoËnom Sredo-
zemlju. No, ne zaboravimo da su signali za opasnost
koji su u to vrijeme potresali srediπte Europe imali
uËinka i u drugim njezinim krajevima.

U Europi je zapuhala oluja straha, a njezino su
jaËanje potpomagale “vijesti o katastrofi” koje su raz-
mjenjivali vjerski voe, vladari, mjesni upravitelji i
drugi pojedinci. Oni koji su uspjeli pobjeÊi iz Carigra-
da prihvaÊaju se pera i papira i vijesti πalju joπ i dalje.
Ne treba zanemariti ni psiholoπku napetost koju su
meu πirokim masama izazivala pisma o osvajanju
Carigrada koja ne sadræe samo kobne vijesti, nego i
opise dramatiËnih prizora. Svoje spaπavanje iz grada
Kardinal Izidor opisuje potresnom reËenicom: “Bog
me je spasio od nevjernika, kao πto je Jonu spasio iz
utrobe kita.”7 Duπa posljednjega cara, Konstantina,
“poletjela je prema nebu, πto dosad nije vieno ni kod
jednog muËenika”.8 Kardinal Izidor kaæe da je “i Bog
odvratio svoje lice”, te svoj tuæni izvjeπtaj nastavlja
sljedeÊim rijeËima: “Taj grad neznaboπci i okrutni
nevjernici nekada su nazivali Konstantinopolis, a sad
ga, poradi njegove pretuæne sudbine, nazivaju Turko-
polisom, zbog Ëega sam isplakao rijeke suza. Grad
Konstantinopolis je umro. U njemu nema ni znaka
æivota. »ak je i grad Pera posve ogoljen.”9

Posljednji BoæiÊ koji su Bizantinci slavili u svo-
jem gradu protekao je u napetosti i zebnji. Srebrne
posude koje su upotrebljavane po crkvama u obredima

rastopljene su i utroπene za kupnju hrane i najam voj-
nika10. No, to nisu bili najgori obredi. Meu mnogim
potresnim opisima u pisanoj i usmenoj knjiæevnosti
pojavit Êe se i onaj u kojemu Turci ulaze u grad baπ u
vrijeme dok se u Aja Sofiji obredi privode kraju. Po-
gledajmo prizore opisane u stihovima jedne grËke na-
rodne pjesme koja je oæivjela u djelu Dimitrioua
Soutzoua11.

Crkva koja se u pjesmi spominje najvjerojatnije
je Aja Sofija, po nekima “Ëudo Bizanta”, a po nekima
i svjetsko Ëudo. Kad su Turci pristigli, u toj se crkvi
sve poËelo glasati. Tlo i nebo su odjekivali. I sama
Aja Sofija je odzvanjala12: njezinih 400 malih i 60
velikih zvona nije prestajalo zvoniti. Ondje su bili svi
sveÊenici, akoni i patrijarh. S neba je stigao glas:
Bog im nareuje da maknu svece i pogase svijeÊe, jer
Êe se grad poturËiti (h p´lh na tourc°yh). Kaæe
im, nadalje, sljedeÊe: “Javite Europljanima da poπalju
tri broda: u jedan stavite sveti kriæ, u drugi Bibliju, a
u treÊi oltar i odnesite ih, kako ih ovi psi ne bi uzeli i
oskrnavili.” Uto i ikone oæivljavaju i progovore te,
vidjevπi da Marija plaËe, tjeπe je stihovima:

Ne plaËite, Marijo,
ne lijte suze,
proÊi Êe godine i doba,
i grad Êe opet biti naπ.

Osvojenje Carigrada, ili, krπÊanskom terminolo-
gijom, pad Carigrada, nije samo izazvalo valove pani-
ke, nego je bilo i plodna tema kronikama, romansama
i epskoj poeziji koja je preko narodnih pjesnika uπla i
u narodnu knjiæevnost, te se iz generacije u generaciju
umnaæala u raznim varijantama. I stoljeÊima kasnije
ta je tema imala zavidno mjesto u knjiæevnosti. U
jednoj narodnoj pjesmi san o ponovnom preuzimanju
Carigrada saæet je na sljedeÊi naËin:

Konstantin izgradio,
Konstantin izgubio,
Konstantin Êe ga opet uzeti.13

LANAC PRIPOVJEDNIH FORMI KOJE GOVORE
O PADU CARIGRADA

Pogledajmo sada djela koja su proricala osvojenje
Carigrada i prije nego πto se ono dogodilo, a kolala
su i dugo nakon osvojenja. Primjerice, Niccolo Barba-
ro koji je i sam sudjelovao u obrani Carigrada od Tura-
ka, a zatim te dogaaje opisao u svom dnevniku, tvrdio
je da je car Konstantin bio svetac i prorok. Statua nje-

6 Ibid, str. 136.
7 õstanbul’un Fethi. Dünya’daki yankísí. Ur.: Agustino Pertusi,

II. svezak, prev. Mahmut H. úakiroülu, Istanbul, 2006, str. 143.
8 Ibid, str. 136.
9 Ibid, str. 137.

10 Stephen O’Shea, õnanç denizi. Ortaçaü Akdeniz’inde õslâm
ve Híristiyanlík, prev. Egemen Demircioülu, Istanbul, 2011, str.
299.

11 Gérard Walter, H Kaqhmerinå zwå sto BuzÇvtio,
Aqhna, 1999, str. 48.

12 Dhmhtrio S. Soqtzoq, Ta Epanastatika kinhmta tou
sklabzwmenou Ellenismou, (1453-1821), Atena, 1977, str. 8-9.

13 Ibid, str. 9.



117

gova lika izdignuta na stupu u gradu koji je on osno-
vao, rukom pokazuje stranu s koje Êe pristiÊi Turci
kako bi dokrajËili njegovo carstvo.

Promjene u rasporedu zvijezda proroci su pove-
zivali s napredovanjem Turaka. U djelu Glosa Ëiji je
autor Battista Canale zakljuËeno je da Antikrist nije
nitko drugi doli Poslanik Muhammed. Takva su se
proroËanstva nastavila i nakon pada Carigrada. U
oæujku 1480. Genovom je zavladao strah jer je domi-
nikanac Annio da Viterbo (pravoga imena Giovanni
Nanni) objavio tekst u kojemu predvia da Êe krπÊani-
ma zavladati Saraceni.

Lorenzo Hervás y Panduro u svome djelu Viage
estático al mundo planetario, nastalom 1774, prenosi
informaciju koju je proËitao u staroj kronici stanovitog
Franza. Prema njoj, u ljeto godine 962, odnosno 1450,
pojavila se zvijezda repatica koja se primaknula Mje-
secu i tako uzrokovala pomrËinu. Isusovac Jaime Pon-
tano koji je dodavao komentare tome djelu je, prema
Panduru, zaboravio ispraviti oËiglednu pogreπku, jer
godina o kojoj se govori nije 1450, nego 1453.

No, s te strane kontinenta, u ©panjolskoj i Portu-
galu, bilo je onih koji su te znakove tumaËili kao
povoljne. Muslimani i Æidovi koji su nastanjivali drugi
kraj Sredozemlja doæivjeli su “pad” Carigrada kao
svjetlo nade. Pojava zvijezda repatica njima je obeÊa-
vala joπ neπto. U vrijeme pojave zvijezda repatica,
preobraÊenici na islam iz Ciudad Reala okupili su se
na kuli kuÊe Sancha de Ciudada, a kad je jedan od
uvaæenih gostiju spazio zvijezdu padalicu povikao je:
“Rodio se naπ Spasitelj!” Iste su godine preobraÊenici
poËeli napuπtati tlo ©panjolske te se u skupinama seliti
na turska podruËja.

Tradicija stvaranja πiroko poznatih mitova i le-
gendi utemeljenih na nadnaravnim dogaajima, a
usmjerenih protiv islama, poËela je i prije razdoblja
kriæarskih ratova, u vrijeme dok je Bizant zbunjeno
promatrao napredovanje islama, a u potpunosti se
oblikovala u srednjem i u novom vijeku. U srednjem
vijeku ti su se mitovi i legende odnosili na Saracene,
a u novom vijeku na Osmanlije. ProroËanstva protiv
Osmanlija koja su na πirokom prostoru namjerno
πirena imala su zajedniËki cilj: zastraπiti narod koji je
ionako veÊ bio u strahu, te ga na taj naËin pripremiti
za obranu. Dominikanac Giovanni Nanni da Viterbo
u svojoj knjizi proroπtava koju je 1480. uruËio papi
Sikstu IV., kraljevima Francuske, ©panjolske, Sicilije
i Maarske i enovskoj upravi optimistiËno navjeπÊuje
da Êe krπÊani ponovno zadobiti podruËja koja su im
oduzeli Turci. Prema Nanniju, Osmansko Êe se Car-
stvo uruπiti tijekom vladavine sedmog sultana. Sadræaj
te knjige, ilustriran primjerima o nadnaravnim doga-
ajima i duhovnim iskustvima, s istim je ciljem prepri-
Ëavan i u 16. stoljeÊu.

ProroËanstva su se redovito pojavljivala uz nat-
prirodne dogaaje, ili uz prirodne katastrofe. Pri-
povijesti koje su vrhunac doæivjele s osvajanjem
Carigrada, u Europi su meu krπÊanima πirene kao
predvianja o tome πto bi se sve joπ moglo dogoditi.

Ta proroËanstva, vrlo Ëesta u bizantskim kronikama,
mogu se smatrati prethodnicom kasnijih knjiæevnih
formi sliËnoga sadræaja. Primjerice, reËenice bizant-
skoga kroniËara Kritovulosa uvelike podsjeÊaju na
formu relación14. IzvjeπtavajuÊi Ëitatelja da je i roenje
i ustoliËenje Mehmeda II. OsvajaËa bilo popraÊeno
“mnoπtvom protuprirodnih dogaaja”, nastavlja slje-
deÊim rijeËima: “Znakovi kao πto su potres, klizanje
tla, grmljavina, munje ili sjeverno crvenilo navjeπÊuju
da Êe se svijetu dogoditi promjene i novosti. Proroci,
vraËevi, sveti ljudi i svi koji donose vijesti iz nevidlji-
voga svijeta javljaju da Êe se vrlo skoro dogoditi velike
stvari, da Êe novi car biti sretan i uspjeπan i da Êe nje-
gov maË svijetu donijeti velike promjene.” Kritovulos,
nadalje, izvjeπtava i o tome kako je tijekom osmanlij-
ske opsade Carigrada niz nadnaravnih dogaaja uni-
πtio duhovnu snagu Bizantinaca15. Neki su od njih
“snaæni potresi i klizanje tla, neprestane munje, popla-
ve nastale od preobilnih kiπa, kao i zvijezde koje se
kreÊu po nebu”.16 Uz te su se znakove, kaæe, u hramo-
vima na slikama najstarijih svetaca, na grobnom
kamenju i kipovima pojavljivale kapljice znoja.

Tijekom osvajanja grada, prvo je jaka kiπa uzro-
kovala poplavu, a potom se spustila straπna magla koja
je grad okovala od jutra do veËeri. To je protumaËeno
kao znak da “Bog napuπta grad, da ga prepuπta samo-
me sebi i okreÊe mu lea”.17 Prema jednoj drugoj
legendi, dok je trajala opsada, monasi u Ribljem mana-
stiru pekli su ribu, a kad su doËuli vijest da su grad
preuzeli Turci, u nevjerici su rekli: “Vjerovat Êemo
da je Carigrad pao ako ove ribe iz tave skoËe u bazen!”
Na to su polupeËene ribe poiskakale iz tave u bazen.18

Jedna druga njegova pripovijest pak govori kako su
“poglavari i narod“ uoËi prvoga velikog napada gra-
dom iπli u molitvenoj povorci, noseÊi sliku Djevice
Marije. U jednom trenu, slika je bez ikakvoga razloga
ispala iz ruku nosaËa i pala licem na pod19, jer se Bog
pojavio skriven za oblakom.

I Maar György Ëesto spominje ta kobna proro-
Ëanstva πto je vjerojatno posljedica teπkih godina koje
je proveo u turskom ropstvu. DajuÊi primjer iz Evan-
elja, György govori o Antikristu rijeËima: “Njegova
krajnje izopaËena priroda prikazana nam je kao zvijer
koja izlazi iz zemlje, s rogovima kao u janjeta, glasa-
juÊi se poput zmaja”, i za to daje sljedeÊe tumaËenje:

14 U 16. st. na Iberskom je poluotoku izloæenom stalnoj
opasnosti, u prvi plan izbila literarna forma Relación de sucesos.
Sastoji se od pripovijesti utemeljenih na stvarnim ili oËekivanim
dogaajima, koje pisac ‡ imajuÊi na umu i interese Ëitatelja ‡ nado-
grauje svojim (izmiπljenim) interpretacijama. Svrha te forme bila
je prenoπenje vijesti, ali i to da se Ëitatelj zabavi. Tomu su, ovisno
o temi, dodavani i fantastiËni elementi, Ëime joj je obavijesna
vrijednost poljuljana, ali je porasla ona knjiæevna.

15 Kritovulos, õstanbul’un Fethi, prev. Karolidi, Istanbul,
2005, str. 30.

16 Ibid, str. 56.
17 Ibid, str. 87.
18 Ibid, str. 100.
19 Ibid, str. 86.



118

“Doista, ta zvijer izlazi iz zemlje jer se raa iz posto-
janosti i uzajamne povezanosti krπÊanske vjere. Ima
dva roga kao janje, ali se pod njezinim odijelom vjere
krije Ëulna æelja, a pod koprenom pokornosti i skrom-
nosti nastrana oholost. Glasa se kao zmaj jer je zahva-
ljujuÊi sotonskoj snazi sposobna stvarati laæna Ëuda.”20

I Luther iznosi sliËne tvrdnje o Turcima: “Doπli su
kao kazna Boæja, orue vraga, neprijatelj vjere i naru-
πitelj reda, ukratko, kao Antikrist”.21 György je uvjeren
da se proroËanstva i ostvaruju:

“Sva straπna zlostavljanja koja nisu ljudsko nego soton-
sko djelo i koja u Starom i Novom zavjetu navjeπÊuju
i tumaËe buduÊnost preko prikaza groznih zmajeva i
zvijeri, kretanja neba i nebeskih tijela zbog kojih ljude
zahvaÊa uæas, i neobiËno ponaπanje duπa u raju, sva ta
muËenja, patnje i strah od Sudnjega dana, eto, o svemu
smo tome dosad saznavali samo preko knjiga. No danas
nam, da bismo sve to vidjeli, knjige viπe nisu potrebne.
Sad moæemo vidjeti da nam sva ta strahota sa svojom
zasljepljujuÊom svjetloπÊu i jasnim znakovima kuca
na vrata i Ëeka spremna da nam svima vrlo skoro pood-
sijeca glave.”22

Kao uspomenu na pobjedu u MohaËkoj bitki dvor-
ski kujundæija Ahmed Tekelü za sultana Sulejmana
VeliËanstvenog iskovao je maË. Zlatni reljefi koji kra-
se obje strane toga raskoπnog maËa prikazuju borbu
izmeu zmaja i ptice simurg. Maarski povjesniËar
István Vigh kaæe kako Ëinjenica da je simurg sav od
jednoga lista zlata, a zmaj samo manjim dijelom pozla-
Êen, a veÊim dijelom ostavljen crn, nije sluËajnost.23

Vigh tvrdi da simurg predstavlja sultana Sulejmana,
a zmaj maarskoga kralja Ludovika, te da simurg
nadnaravnom snagom svladava snage mraka, odnosno
krπÊanski svijet. »lanak u kojemu je spomenuo taj
detalj, a koji analizira osmansko-maarske veze u
razdoblju 1390-1533, Pál Fodor zakljuËuje rijeËima:
“ProroËanstvo se nije ispunilo: zmaju su izrasle nove
glave, a simurg je nastavio napadati i polomljenih
krila.”

U Engleskoj je paralela takvim tekstovima æanr
News from / Newes from. Veoma su popularna bila i
predvianja da Êe Turci nestati s lica zemlje. Kad su
Osmanlije poraæene od Safavida, to nije tumaËeno

samo kao pokazatelj da Turci nisu nepobjedivi, nego
i kao znak da bi mogli izgubiti i Carigrad.24 Primjer
takvih predvianja moæe biti jedan sveπËiÊ od samo
Ëetiri lista. Naslov mu je: “NeobiËne i Ëudnovate
vijesti poslane od strane naπega engleskoga konzula
u Istanbulu o tome kako se na nebu nad Medinom u
kojoj se nalazi grob Poslanika Muhammeda ukazivao
lik æene s knjigom u naruËju kao i naoruæani vojnici
koje se moglo vidjeti tijekom 21 dana bez prekida, i
uz to tumaËenje iz vrste proroËanstava jednoga duhov-
nika muslimana koji je preminuo tumaËeÊi te znakove.
1642.”25 Æena koja se ukazivala na nebu bila je, na-
ravno, Djevica Marija, a knjiga u njezinom naruËju
Evanelje.

Te neobiËne knjige o Turcima koje su krπÊanskom
svijetu vraÊale hrabrost i nadu imale su svoje træiπte.
Jedna knjiga objavljena 1607. pod naslovom The
Turkes Secretarie obrauje korespondenciju sultana
Mehmeta II. s njegovim visokim dræavnim duænosni-
cima. Latinska verzija toga djela vrlo upitne izvornosti
kolala je Europom 16. stoljeÊa.26

Na dan kad je pao otok Rodos, u Rimu se papi
Hadrijanu dogodilo neπto vrlo neobiËno. Dok je, kre-
nuvπi na BoæiÊne obrede, ulazio u dvorsku kapelicu,
mramorni arhitrav nad ulaznim vratima pao je i
usmrtio nekoliko osoba koje su ondje dræale straæu.27

Europa nije propuπtala prilike da strah od Turaka pre-
tvara u legende, pa se tako i vijest o tom nadnaravnom
dogaaju proπirila po cijelom kontinentu. SliËan je i
sljedeÊi sluËaj: maË i πtit portugalskoga kralja Alfonsa
I. (1109-1185) koji su Ëuvani u samostanu Santa Cruz
de Coimbra dvaput su bez razloga pali na zemlju, πto
je takoer protumaËeno kao znak kobnih dogaaja:
kad su pali prvi put, stigla je vijest o smrti kralja Ivana
III., a kad su pali drugi put, 1576. godine, pristali i
mladi kralj Sebastijan donio je odluku o napadu na
vojske Mevlayi Muhammeda, odluku koja je znaËila
poËetak kraja: time zapoËinje nova faza u krπÊansko-
-muslimanskim sukobima.28

Tijekom jednoga mistiËnog vienja, Dionigi il
Certosino upitao je: “Gospode, hoÊe li Turci doÊi u
Rim?” Nekoliko godina ranije, Machiavelli je kroz
usta jednoga svoga lika u Mandragoli pitao: “Mislite
li da Êe Turci ove godine prijeÊi u Italiju?”29 Od druge

20 Macaristanlí György, Türkler. Türklerin gelenekleri, göre-
nekleri ve hinlikleri üzerine inceleme, ur. Michel Balivet, prev.
Lale Aslan Özcan, Istanbul, 2003, str. 38.

21 Leyla Coùan, 16. Yüzyílda Almanlarín Türklerden korunmak
için yazdíüí dualar. Tanrím bizi Türklerden Koru, o. c., str. 46.

22 Macaristanlí György, Türkler. Türklerin gelenekleri, göre-
nekleri ve hinlikleri üzerine inceleme, o. c., str. 23. Taj dnevnik iz
zarobljeniπtva Maara Györgyja tiskan je u Rimu 1481. Zajedno s
jednom grupom krπÊana Maar György naiπao je 1438. na vojsku
Murata II. Skupina se, kako bi se spasila, skrila u jednu kulu koju
su Turci, ne uspjevπi je osvojiti, zapalili. VeÊina krπÊana izgorjela
je “kao u kruπnoj peÊi“, a jedan od onih koji su uspjeli pobjeÊi bio
je Maar György.

23 Pál Fodor, “The Simurg and the Dragon: The Ottoman
Empire and Hungary (1390-1533)”, Fight against the Turk in cen-
tral Europe in the First half of the 16th century, ur. István Zombori,
Budimpeπta, 2004, str. 35.

24 Samuel C. Chew, The Crescent and the Rose. Islam and
England during the Renaissance, o. c.,str. 140.

25 Ibid, str. 140.
26 Ibid, str. 140.
27 Paolo Giovio, Libro de las historias y cosas acontecidas

en Alemaña, España, Francia, Italia, Flandres, Inglaterra, Reyno
de Artois, Dacia, Grecia, Sclauonia, Egypto, Polonia, Turquia,
India y mundo nueuo y en otros reynos y señorios, començando
del tiempo del Papa Leon y de la venida de... Carlos quinto de
España hasta su muerte / compuesto por Paulo Ionio... en latin y
traduzido en romance castellano por Antonio Ioan Villafranca y
por el mismo añadido lo que faltaua en louio hasta la muerte del...
Emperador Carlos quinto, Valencia, 1562, Uvod.

28 Serge Gruzinski, Orada saat kaç?, Istanbul, 2010, str. 140.
29 Franco Cardini, Europa e Islam. Storia di un malinteso,

Roma-Bari, 1999, str. 222.



119

polovice 15. stoljeÊa Europa je odgovore na ta pitanja
traæila u teologiji, proroËanstvima, astrologiji i politici.
Carigrad je bio pao i postavljalo se pitanje πto Êe biti
sljedeÊe. Pad Rima nije se Ëinio nemoguÊim. Cijela
je Europa znala da Mehmed II. OsvajaË æeli prijestol-
nicu Zapadnoga Rimskog Carstva. Taj Êe grad za svoj
cilj uzeti njegov praunuk Sulejman VeliËanstveni, ali
to neÊe Ëesto verbalizirati. Kad je mletaËki bailo doπao
na francuski dvor, Franjo I. otvoreno mu je rekao:
“Sulejman neprestance ponavlja na Rim, na Rim.”30

JEDNA VRSTA PRORO»ANSKIH
PRIPOVJEDNIH FORMI:
LETTERE DI COSTANTINOPOLI

Pismo napisano 1622. godine Ëija se jedna kopija
danas nalazi u knjiænici Gennadius u Ateni opisuje
zanimljiv dogaaj koji se zbio 10. listopada u Istan-
bulu. U tom pismu poslanom u Veneciju piπe da su se
u sultanovoj prijestolnici toga dana nad Aja Sofijom
ukazale tri baklje. Te tri baklje putovale su zrakom i
stigle do sultanske palaËe, gdje su zastale.31 Nakon
πto su ondje neko vrijeme stajale tako da su ih svi
mogli jasno vidjeti, u trenu su nestale. Taj dogaaj
koji mletaËki pisac opisuje kao “Ëudo nad kojim se
doista treba zamisliti”, u gradu je izazvao razna tuma-
Ëenja. Neki su smatrali da tri baklje predstavljaju Oca,
Sina i Duha Svetoga koji su krenuvπi od Aja Sofije
doπli do sultanske palaËe kako bi osvijetlili srce uzvi-
πenog sultana i pozvali ga da prijee na krπÊanstvo.

U nastavku toga tajnovitog pisma poslanog u
Veneciju opisuje se joπ jedan dogaaj koji izvjestitelj
tumaËi kao “zvjerski i veoma uznemirujuÊi“. Jedna
je Turkinja, supruga nekog paπe, ostala trudna, a kad
je doπlo vrijeme poroda, oko nje su se okupile æene
kako bi joj pomogle. Rodilo se “zvjersko i ruæno stvo-
renje”, a rodilja je po porodu preminula. Odmah po-
tom nestali su i rodilja i zvijer koju je rodila. Prestra-
πene æene koje su se ondje nalazile zapomagale su iz
svega glasa. Upravo su te æene i opisale tu zvijer: bila
je veliËine novoroenËeta, ali posve crna. Glava joj
je bila kao u psa, ali je imala i dva roga. OËi su joj
sjale kao æeravice, rep joj je bio duæine ruke, noge
kao u ptice, a nokti kao u leπinara. Iako su joj ruke
nalikovale ljudskima, πake su joj bile kao æablje. Imala
je duge i dlakave uπi, i krila kao u πiπmiπa. Ukratko,
izgledala je “tako zvjerski i uznemirujuÊe da je oni
koji su se ondje nalazili od straha nisu mogli gledati.”32

Nije nedostajalo ni komentara o toj novoroenoj zvije-
ri. Prema nekima, na taj naËin “Bog je pokazao svoj
gnjev spram nevjernika” te im je, πaljuÊi to Ëudo,
pokazao svoju boæansku snagu kako bi mu napokon
prestali nanositi uvrede. Ujedno je i “vjernicima”, od-
nosno krπÊanima, pokazao da se moraju dræati πto dalje
od grijeha. Kako se ista ta pripovijest s istim komen-
tarima pojavljuje i u formama relación de sucesos,
jasno je kojom su se brzinom takve vijesti πirile Euro-
pom. U raznim se podruËjima pojavljuje viπe verzija
iste pripovijetke, a sve se tumaËe kao najava skorog
kraja Osmanskog Carstva, s ciljem πirenja nade i
ohrabrenja.

Niz pisama na talijanskom jeziku, poznatih pod
nazivom Lettere di Costantinopoli bili su vaæan dio
pisane propagande protiv Osmanlija u 16. i 17. sto-
ljeÊu. Po strukturi veoma sliËne formi relación, i lette-
ra su bila namijenjena ËitalaËkoj i sluπaËkoj publici u
Europi koja je æeljno iπËekivala vijesti o Turcima. Ta
pisma koja se mogu analizirati u istoj skupini s for-
mom gazetta (u to vrijeme vrlo raπirenom i Ëesto pu-
nom laænih informacija)33, jednostavnim jezikom
opisuju nadnaravne dogaaje koje Europljanima na-
javljuju æeljeni pad Osmanskog Carstva.

Pogledajmo pismo iz 1622. godine u kojemu
engleski konzul u Istanbulu, Sir Thomas Roe, javlja
da je Osmansko Carstvo doπlo svome kraju: “»ak i
da ga ne poljulja neka strana ruka, dalji opstanak
Osmanskog Carstva nije moguÊ... Turska podruËja
gube stanovniπtvo zbog pravne organizacije ili zbog
snaænih napada. »ovjek koji putuje GrËkom ili Anado-
lijom, premda putuje po tri, Ëetiri, a ponekad i πest
dana, ne moæe naÊi selo u kojemu bi nahranio sebe ili
svoga konja. Prihodi su se toliko smanjili da nemaju
novca ni za vojniËke plaÊe, niti za uzdræavanje dvora.
Nemam πto drugo dodati: bolest koja iznutra izjeda
Carstvo bit Êe presudna. Promjene se oËekuju svakoga
dana.”34

Jasno je da vijesti o propasti Carstva, ilustrirane
nadnaravnim dogaajima, nisu bile potpuno izmiπlje-
ne. Sve πto je u Osmanskom Carstvu poπlo krivo, sva-
ka izgubljena bitka, postalo je temelj takvih bajkovitih
tekstova. Jednostavni tekstovi koje je Sir Thomas Roe
slao dræavnoj vlasti saæimajuÊi svoje dojmove, narodu
su prenoπene preraene, s epskim motivima. Nije
sluËajnost da je Katip Çelebi rekao kako Osmanlije
“ulaze u starost” i upozoravao da se “pokuπaju izbjeÊi
pokreti koji bi dræavu mogli potresti u temelju”.35

Godine 1674. isusovac Jacques-Paul Babin obja-
vio je djelo u kojemu tumaËi topografiju Atene. Iako

30 Necipoülu, Gülru: “Süleymân the Magnificent and the
representation of power in the context of Ottoman-Habsburg-Papal
Rivalry”, Süleymân the Second and his time, ur. Halil õnalcík &
Cemal Kafadar, õstanbul, 1993, str. 175.

31 Copia d’alcuni avissi venuti per letter di Costantinopoli,
dove si nara due meravigliosi casi occorsi in quella città, et del
nascimento d’un monstro ispaventevole, come leggendo intende-
rete. In Venetia, 1622. Con licenza de’ superiori.

32 Ibid, fol. 3.

33 Forma gazetta predstavlja rane primjerke novina objavlji-
vanih u Italiji. Njihova je namjena prije svega bila obavjeπtavanje
o nadolazeÊim opasnostima i pogiblima.

34 L. S. Stavrianos, The Balkans since 1453, NY, 1961, str.
117.

35 Halil õnalcík, “Tarihte Avrupa Birliüi ve Türkiye”, Osman-
lílar. Fütühat, õmparatorluk, Avrupa ile iliùkiler, Istanbul, 2010,
str. 216.



120

je to djelo najpouzdaniji izvor gradskih topografskih
pojedinosti, u njemu je i jedna pripovijest sadræajno
sliËna ranije spomenutima. Ta pripovijest poËinje rije-
Ëima “Ponekad se u ovome gradu mogu vidjeti nadna-
ravne stvari i zvijeri”, a nastavlja tvrdnjom kako je
jedna Turkinja na Akropolisu rodila zvijer. Odmah
po porodu, to se stvorenje poËelo bacakati, hodati,
galamiti i izgovarati rijeËi sliËne pasjem laveæu.36 Ima-
lo je ravne, zeËje uπi, ralje kao u lava, s dva duga oË-
njaka, a iz oËiju je sipalo vatru. Noge su mu bile kao
u djeteta, ali ruke su bile grifonske. Spol mu se mogao
jasno odrediti veÊ na prvi pogled. Mjesna je vlast odlu-
Ëila da ga treba odmah ubiti, nakon Ëega su ga zakopali
u duboku jamu i pokrili kamenjem.

Jedna pripovijest vrste relación objavljena 1647.
u Madridu objavljuje da se “u Turskoj rodilo dijete s
tri roga, tri oka, magareÊih uπiju, s nosom s jednom
nosnicom i naopako postavljenim rukama i nogama”.
Ista se pripovijest kasnije pojavljuje u mnogim va-
rijantama i tumaËi kao znak skoroga kraja Osmanskog
Carstva. Za zvijeri i Ëudoviπta koja su svoje najraskoπ-
nije razdoblje proæivjela u folkloru i vjerskim prika-
zima srednjovjekovne Europe obiËno se smatra da
æive na Istoku, u dalekim zemljama.37 Ako se ima na
umu da su Ëudoviπta neprijatelji poretka, nije pogreπno
pretpostaviti da se na taj naËin i Osmanlije predstavlja-
lo kao one koji naruπavaju ureeni poredak Europe.

Sedam godina ranije jedno je sliËno pismo upu-
Êeno iz Istanbula u Veneciju.38 PoËinje rijeËima “ToË-
no, nisam vam zadnjih dana pisao, ali to nije zbog
lijenosti, nego stoga πto se ovdje ne dogaa niπta
vrijedno zapisivanja”, ali se potom nastavlja neobiË-
nom zgodom koju je svakako vrijedilo zapisati. A pre-
ma njoj vrijeme je i u Istanbulu i u cijelom Carstvu
postalo vrlo Êudljivo. »ak je i sultan svjedoËio nekima
od vremenskih nepogoda. Dana 18. travnja oluja je
drveÊe Ëupala iz korijena i ruπila kuÊe. Snaæni je vjetar
usmrtio Ëetiri sultanova glasnika koji su iπli prema
bojnom polju. ©toviπe, Ëak je dignuo i odnio jednog
zapovjednika naoruæanog od glave do pete, tako da
mu se viπe nije moglo uÊi u trag.

U sljedeÊim recima slijede opisi joπ zanimljivijih
dogaaja: sastavljaË pisma javlja da je od snaænog
udara munje zapoËela velika suπa zbog koje je pola
Istanbula sasuπeno. Tu dodaje joπ uzbudljivih infor-
macija: na nebu su se pojavile dvije zvijezde repatice,
sjajne kao vatra i s ogromnim repovima. Bile su toliko
sjajne da se Ëinilo kako cijelo nebo gori. Jedna se od
njih noÊu, u dva sata, pojavila nad sultanovom pala-

Ëom. Druga se pak pojavila oko tri sata, i nije nestala
puna dva sata. Ta je stajala nad dæamijom Aja Sofijom.
Pisac je, naravno, umjesto rijeËi ‘dæamija’ u ovome
sluËaju radije koristio rijeË ‘hram’.

Zvijezde repatice i u istoËnoj i u zapadnoj pripo-
vjednoj tradiciji nalaze se u prostoru izmeu sna i jave,
prirodnog i natprirodnog. Pojavljuju se uz kobne doga-
aje. Primjerice, repatica koja se 1577. godine pojavila
na drugom kraju Sredozemlja najavila je nesreÊu
portugalskoga kraljevstva i ukazala na tragiËan kraj
mladoga kralja Sebastijana. U tekstovima je opisana
kao “prema nekim matematiËarima i struËnjacima u
toj znanosti najstraπnija zvijezda dosad viena”. Godi-
ne 1604, u prvim danima mjeseca listopada, na nebu
nad Meksikom pojavila se ogromna zvijezda repatica.
To je trajalo viπe od godinu dana. Jedan primjerak
relacióna (a znamo koliko se tim tekstovima moæe
vjerovati) utemeljen na pismu koji je neki plemiÊ iz
Seville napisao u Istanbulu tvrdi da je to “najstraπnija
zvijezda viena do danas, prijetnja Osmanskome
Carstvu.”39

Nastavimo s formom lettera. Dvanaestog dana
istoga mjeseca oko tri sata noÊu dogodilo se joπ neπto:
sultan je u snu vidio kako ga napada Ëopor lavova, a
najveÊi od njih zgrabio ga je za prsa. Sultan je tako
viknuo da su Ëuvari i janjiËari na straæi zgrabili oruæje
i potrËali u njegovu odaju. Kad su sultana pitali zaπto
je kriknuo, ispriËao im je svoj san te ih, rekavπi da se
nije dogodilo niπta vaæno, poslao u njihove odaje, a
sam ponovno legao spavati. U snu se borio s mnoπ-
tvom kentaura. Uto je opazio da sa zapada stiæe sku-
pina lavova orlovskih glava, predvoenih jednim or-
lom. Te su æivotinje napale kentaure koji su se spasili
bijegom. Nato se sultan smilovao kentaurima te je,
isukavπi maË, krenuo u borbu protiv njih. Baπ kad ih
je namjeravao napasti, njihov prethodnik orao izbio
mu je maË iz ruku.

Simbolika toga teksta zahtijeva paænju. Lavovi
orlovskih glava nisu samo sluËajni mitoloπki elementi.
Orao je simbol Habsburπkog Carstva, a lav predstavlja
Veneciju. Ako se pretpostavi da je tekst napisao Mle-
Ëanin, jasno je zaπto je Venecija koja je svoju nepri-
stranost mnogo puta naruπila oslanjajuÊi se na Habs-
burge prikazana tako snaænom. Nije poznato, ali je
popriliËno nevjerojatno da je sultan do te mjere pozna-
vao grËku mitologiju da bi sanjao kentaure. Ako je
tako, zaπto ih je sastavljaË teksta ukljuËio? Trebaju li
ta mitoloπka stvorenja ËovjeËje-konjskog tijela pred-
stavljati divlje i neobuzdane Turke koji jedu prijesno
meso?

Buenje iz sna, prelazak iz noÊnih morâ u stvarni
æivot nije svojstveno samo formi relación. Grof Irlosa
budi se iz noÊne more s petnaestodnevnom bradom,

36 Robert Eisner, Travelers to an Antique Land. The history
and literature of travel to Greece, The University of Michigan
Press, 1993, str. 57.

37 Claude Kapller, Monstruos, demonios y maravillas. A fines
de la Edad Media, çev. Julio Rodríguez Puértolas, Madrid, 2004,
str. 23.

38 Al motto Mag. Sis. Mio il sig. Paris Mantovano in Roma.
In Fiorenza & in Bologna, per Nicolo Tebaldini, nella scimia,
1629.

39 Copia de carta escrita de la ciudad de Constantinopla, a
vn cauallero de esta de Seuilla, en que le dà la noticia del mas
horrendo cometa que hasta aora se ha visto, y de las ruynas que
amenaça al Imperio Octomano.



121

opaljen suncem. U snu je vidio kako ga s drugim vara
njegova nevjesta od koje se morao rastati kad je poslan
u rat.40 Snovi i more, spavanje i besanica motivi su na
koje se najËeπÊe nailazi u viteπkim romansama.

BuduÊi da je sultana zanimalo kako treba tumaËiti
snove koje je vidio i pojavu zvijezde repatice, svim
astrolozima i zvjezdoznancima svoga carstva poslao
je poziv kojim je naredio da se kroz petnaest dana svi
okupe u Istanbulu. Kad su se svi ti tumaËi okupili,
ispripovijedao im je svoj san i zatraæio da mu za tri
dana izloæe tumaËenje, iskreno i bez ustruËavanja i
straha pred njegovom veliËinom. Uz to, zahtijevao je
od njih da nau tumaËenje i za pojavu zvijezde repa-
tice koja se na nebu ukazala neπto ranije. UËenjaci su
se okupili i usuglasili miπljenja, a potom izabrali naj-
starijeg meu sobom za glasnogovornika. Taj uËenjak
podrijetlom iz Egipta dobio je zadatak da u ime svih
njih nastupi pred sultanom. Svoj je govor poËeo rije-
Ëima: “Sultane pobjedniËe, kako nam je vaπe veliËan-
stvo naredilo da potisnemo strahopoπtovanje koje pre-
ma njemu osjeÊamo i kaæemo samo istinu o snovima
i zvijezdama repaticama, mi smo sve paæljivo prouËili,
uzevπi u obzir i poloæaj planeta u danom vremenu.”

Prema tumaËenju astrologa, lavovi predstavljaju
krπÊane koji su se okupili nasuprot Osmanskom Car-
stvu i namjeravaju otimati sultanove zemlje. Lav koji
ga je zgrabio za prsa je “pobjedniËki car krπÊana”.
Kentauri su pak sultanovi podanici. Kako smo veÊ
spomenuli, talijanski je sastavljaË teksta smatrao pri-
kladnim prispodobiti ih Osmanlijama zbog divljega
izgleda. Grifoni predstavljaju naoruæane krπÊanske
vojnike, a zvijezda repatica cara pobjednika. Jasno je
da i pripovjedaË preko komentara sultanova zvjezdo-
znanca upuÊuje na metaforiËka znaËenja koja smo
ranije spomenuli.

Mitoloπki junaci i nadnaravni dogaaji dodavani
su kako bi privukli paænju Ëitatelja, ali i zato πto nose
simboliËko znaËenje. Tradicija da se neobiËni dogaa-
ji koje se smatra znakom skore propasti Osmanskog
Carstva prepriËavaju tako kiÊenim stilom joπ Êe dugo
biti æiva i aktualna. Istanbul je pak, kao sultanova
prijestolnica, bio najprikladnije mjesto radnje takvih
bajkovitih dogaaja.

Jedno pismo poslano 1590. godine iz BeËa priop-
Êava da se u drugom tjednu mjeseca kolovoza oko
deset sati naveËer dogodilo neπto zastraπujuÊe.41 Nebo
se razdvojilo, a kroz prazninu koja je tako nastala
proπle su zaprege, vojske i konjanici sa æutim, bijelim,
crvenim i crnim zastavama, boreÊi se pri tome jedni s
drugima. Taj “straπni i nadnaravni prizor” nastavio
se do dva u noÊi. Ljudi su ga promatrali prestravljeni
i obeshrabreni. Anonimni je pisac pak taj dogaaj

protumaËio kao dokaz da Êe “svemoguÊi Bog sprijeËiti
prolijevanje krvi nevinih ljudi”.

Prema jednoj vijesti iz Venecije godine 1596,
ondje se proËulo drugaËije Ëudo. Prema svjedoËenju
redovnika koji je bosonog dopjeπaËio iz Jeruzalema
u Veneciju, u Svetom se Gradu nalazi kapelica koja
nema ni vrata ni prozora. K tome, iz nje dopiru milo-
zvuËni aneoski glasovi. Jasno, toj se kapelici nitko
ne smije pribliæiti niti u nju dirati.42

Takve Êe se pripovijesti Europom πiriti i tijekom
narednih stoljeÊa sluæeÊi istoj svrsi: navjeπÊivati
narodu opasnost koja se usjekla u tlo kontinenta i
dræati ga na oprezu. Sve te pripovjedne vrste koje
sadræe i bajkovite i epske elemente, knjiæevne su
forme koje su se razvile s teænjom da se uspostavi
Ëvrst psiholoπki zid prema Osmanlijama.

Argentinski pisac Jorge Luis Borges tvrdio je da
su negativne predodæbe o Kartagi djelo Rima, a da
negativne predodæbe o Turcima potjeËu od Europlja-
na. Europa je, nema sumnje, imala veliku ulogu u
oblikovanju predodæbi o Turcima, a te ruæne dojmove
o Turcima redovito je koristila u politiËkoj propagan-
di. Pripovijetke o Turcima koje su, putujuÊi s jednoga
kraja kontinenta na drugi, nadograivane i ukraπavane
i Ëesto podvrgavane transformacijama, u XV. i XVI.
stoljeÊu posijale su sjeme bolesti koja je zahvatila
cijeli kontinent, bolesti koju je Giovanni Ricci nazvao
turska opsesija (ossessione turca).

S turskog prevela
Marta ANDRI∆

40 Ramón Menéndez Pidal, El Romancero español, o. c., str.
21.

41 Victor von Klarwill (ed), The Fugger News-letters. Being
a Selection of unpublished letters from the Correspondents of the
House of Fugger during the years 1568-1605, o. c., str. 155. 42 Ibid, str. 194.

LITERATURA

Al motto Mag. Sis. Mio il sig. Paris Mantovano in
Roma. In Fiorenza & in Bologna, per Nicolo Tebaldini,
nella scimia, 1629.

Balivet, Michel (ur.): Macaristanlí György, Türkler.
Türklerin gelenekleri, görenekleri ve hinlikleri üzerine ince-
leme, prev. Lale Aslan Özcan, Istanbul, 2003.

Cardini, Franco: Europa e Islam. Storia di un malin-
teso, Rim-Bari,1999.

Copia d’alcuni avissi venuti per letter di Costantino-
poli, dove si nara due meravigliosi casi occorsi in quella
città, et del nascimento d’un monstro ispaventevole, come
leggendo intenderete. In Venetia, 1622. Con licenza de’
superiori.

Copia de carta escrita de la ciudad de Constantinopla,
a vn cauallero de esta de Seuilla, en que le dà la noticia del
mas horrendo cometa que hasta aora se ha visto, y de las
ruynas que amenaça al Imperio Octomano.

Coùan, Leyla: 16. Yüzyílda Almanlarín Türklerden
korunmak için yazdíüí dualar. Tanrím bizi Türklerden Koru,
Istanbul, 2009.



122

Chew, Samuel C.: The Crescent and the Rose. Islam
and England during the Renaissance, New York, 1937.

Eisner, Robert: Travelers to an Antique Land. The
history and literature of travel to Greece, The University
of Michigan Press, 1993.

Fodor, Pál: “The Simurg and the Dragon: The Ottoman
Empire and Hungary (1390-1533)”, Fight against the Turk
in central Europe in the First half of the 16th century, ur.
István Zombori, Budimpeπta, 2004.

Freely, John: Cem Sultan: Rönesans Avrupasí’nda
Tutsak bir úehzade, trans. Püren Özgören, Istanbul, 2005.

Giovio, Paolo: Libro de las historias y cosas aconte-
cidas en Alemaña, España, Francia, Italia, Flandres, Ingla-
terra, Reyno de Artois, Dacia, Grecia, Sclauonia, Egypto,
Polonia, Turquia, India y mundo nueuo y en otros reynos y
señorios, començando del tiempo del Papa Leon y de la
venida de... Carlos quinto de España hasta su muerte /
compuesto por Paulo Ionio... en latin y traduzido en roman-
ce castellano por Antonio Ioan Villafranca y por el mismo
añadido lo que faltaua en louio hasta la muerte del... Empe-
rador Carlos quinto, Valencia, 1562.

Gruzinski, Serge: Orada saat kaç?, prev. Özcan Do-
üan, Istanbul, 2010.

Huizinga, Johan: Ortaçaü’ín günbatímí, prev. Mehmet
Ali Kílíçbay, Istanbul, 1997.

õnalcík, Halil: “Tarihte Avrupa Birliüi ve Türkiye”,
Osmanlílar. Fütühat, õmparatorluk, Avrupa ile iliùkiler,
Istanbul, 2010.

Iovino, Roberto; Mattionn, Ileana: Sinfonía gastronó-
mica (Música, eros y cocina), Madrid, 2009.

Kapller, Claude: Monstruos, demonios y maravillas.
A fines de la Edad Media, prev. Julio Rodríguez Puértolas,
Madrid, 2004.

Klarwill, Victor von (ur.): The Fugger News-letters.
Being a Selection of unpublished letters from the Cor-
respon-dents of the House of Fugger during the years 1568-
-1605, London, 1924.

Kritovulos: õstanbul’un Fethi, prev. Karolidi, Istanbul,
2005.

Necipoülu, Gülru: “Süleymân the Magnificent and the
representation of power in the context of Ottoman-Habs-
burg-Papal Rivalry”, Süleymân the Second and his time,
ur. Halil õnalcík & Cemal Kafadar, Istanbul, 1993.

SUMMARY

THE NEWS AND WORKS IN EUROPE BEFORE
AND AFTER THE FALL OF CONSTANTINOPLE

The expansion of the Turks in Europe caused the
emergence of new genres in European literature. Some
quasi-historical and semi-literary texts like Lettere di
Costantinopla and Türkenbüchlein flourished in Ital-
ian territories, and other genres like Relación de
sucesos provided a considerable number of examples
of antagonistic Turkish motives, respectively in Span-
ish, Serbian and Greek territories. Between myth and
reality, featuring heroes and antiheroes, these texts
tried to create a wall of defense against the Ottomans.
Undoubtedly Europe played a very efficient role in
the creation of the Turkish image and did not fail to
use this appalling image within its political frame as
an element of propaganda. In parallel with the increase
of Turkish peril both in the Mediterranean and Cen-
tral Europe, the pejorative adjectives used for the
Turks became stronger, more invidious and sinister.

O’Shea, Stephen: õnanç denizi. Ortaçaü Akdeniz’inde
õslâm ve Híristiyanlík, prev. Egemen Demircioülu, Istanbul,
2011.

Pertusi, Agustino (ur.): õstanbul’un Fethi. Dünya’daki
yankísí. Vol. II, trans. Mahmut H. úakiroülu, Istanbul, 2006.

Pidal, Ramón Menéndez: El Romancero español, The
Hispanic Society of America, 1910.

Soutzou, Dhmhtrio S.: Ta Epavastatika kinhta
tou sklabzwmenou Ellhnismou, (1453-1821), Atena,
1977.

Stavrianos, L.S. : The Balkans since 1453, New York,
1961.

Walter, Gérard: H Kaqhmerinå zwå sto BuzÇntio,
Atena, 1999.



123

Enciklopedija Istanbula

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Reùat Ekrem KOÇU

Enciklopedija Istanbula, Ëuveno djelo turskoga
povjesniËara i novinara Reùata Ekrema Koçua, jedno
je od najbizarnijih, najneobiËnijih i po mnogoËemu
najprikladnijih tekstova napisanih o Istanbulu u 20.
stoljeÊu. U vrijeme kada je nastajala, sredinom proπlo-
ga stoljeÊa, bila je to prva enciklopedija posveÊena
jednome gradu, svojevrsni hommage kulturi i vremenu
koje je nepovratno izgubljeno.

Koçu je roen u Istanbulu 1905. gdje je æivio sve
do smrti 1975. Æivot je proveo gledajuÊi smjene poli-

kon sedam godina predanoga rada, zbog financijskih
poteπkoÊa autor je bio prisiljen ostaviti projekt na
kojemu je u poËetku radio sa suradnicima. Vratio mu
se opet nakon sedam godina, poËinjuÊi iznova, od
slova A, uglavnom sam, bez stalnih suradnika i finan-
cijske podrπke. To drugo izdanje Enciklopedije Istan-
bula koje je izlazilo od 1958. do 1973. i doæivjelo
ukupno jedanaest svezaka s pravom se smatra “kult-
nom knjigom” o Istanbulu. Pa ipak, viπe od svega
Enciklopedija plijeni svojim izrazitim anti-enci-

tiËkih reæima, ruπenje carstva, ra-
tove, poraze, buenje nacionalizma,
stvaranje nove dræave, kulturnu re-
voluciju, a pred kraj æivota dva voj-
na udara. Osim Ëinjenice da je ro-
eni Carigraanin, Koçua je joπ
snaænije obiljeæio njegov poziv.
Nakon zavrπenog studija povijesti
na istanbulskom SveuËiliπtu kratko
je vrijeme radio kao asistent profe-
sora osmanske povijesti Ahmeta
Refika. Bile su to tridesete godine
20. stoljeÊa, vrijeme velikih pro-
mjena i vrhunac kemalistiËkog pro-
jekta kulturne revolucije. Zemljom
je vladalo antiosmansko ozraËje i
sve πto je imalo veze s proπloπÊu
nastojalo se potisnuti, zaboraviti i
proglasiti nazadnim. U reformama
koje su 1930-ih zahvatile sveuËi-
liπte doπlo je do smjene nastavnoga
osoblja u kojoj su mnogi izbaËeni

klopedizmom, svojim opiranjem
strogom sistematiziranju i metodici.
NasumiËnim odabirom tema, po-
manjkanjem jasnih kriterija, nedo-
sljednoπÊu, neujednaËenom kvalite-
tom Ëlanaka, odveÊ popularnim i
knjiæevnim stilom izlaganja, pro-
izvoljnom ureivaËkom politikom,
Koçuova je knjiga u biti “otvoren
tekst”, nikad dovrπen projekt, sti-
lom i konceptom bliæe popularnoj
virtualnoj enciklopediji negoli onoj
standardnoj. Osim uobiËajenih in-
formativnih priloga o najvaænijim
spomenicima, ljudima i povijesnim
dogaajima, Koçu je u knjigu uvr-
stio sve ono πto bi promaklo sluæ-
benim enciklopedistima: mnoπtvo
marginalnih, izmjeπtenih, Ëudnih i
ekscentriËnih likova (prostitutke,
lopovi, cirkusanti, djeca beskuÊnici,
stranci, turisti, krvnici, zloËinci...),

kao nepodobni: meu njima Koçu i njegov profesor,
zbog naklonosti i zanimanja koje su gajili prema
osmanskoj povijesti. Koçu je zapravo bio viπestruki
izopÊenik iz turskoga druπtva: bio je osmanist u zemlji
koja je osmansku proπlost nastojala zaboraviti i okri-
viti za zaostalost, i bio je homoseksualac u joπ vrlo
tradicionalnom Istanbulu.

Iako iskljuËen iz dræavne sluæbe, Koçu se cijeli
æivot nastavio baviti povijeπÊu, kopajuÊi po arhivima
i obilazeÊi osmanske knjiænice. U tim je istraæivanjima
prikupljao zanimljivu grau o Ëudnovatim dogaajima
iz osmanske povijesti, koje je potom objavljivao kao
popularne feljtone u dnevnim novinama. S vremenom
se rodila ideja o pokretanju Enciklopedije Istanbula
koja je 1944. konaËno doæivjela svoj prvi svezak. Na-

bizarnih pojava i mraËnih dogaaja (nesreÊe, zloËini,
kazne, poæari, oluje, prosvjedi...). To su ujedno
dijelovi u kojima Koçu nastupa kao knjiæevnik i
novinar, crtice iz istanbulske proπlosti koje se Ëitaju
kao fikcija i feljton, viπe negoli kao temeljit i iscrpan
izvor ukupnog znanja o Istanbulu.

Hrvatski su Ëitatelji imali prilike upoznati Koçua
preko Pamukovih autobiografskih memoara Istanbul:
grad, sjeÊanja (preveo Ekrem »auπeviÊ, VukoviÊ &
RunjiÊ, Zagreb, 2006), u kojima ga autor spominje
na dva mjesta: meu “tuænom Ëetvorkom” i u zaseb-
nome poglavlju o nikad dovrπenoj enciklopediji. U
ovom prilogu donosimo odabrane ulomke iz drugog
izdanja Enciklopedije Istanbula.

Azra ABADÆI∆ NAVAEY

Reùat Ekrem Koçu



124

ENCIKLOPEDIJA ISTANBULA
(izbor)

1. PROLJETNI OBI»AJI

S prijelazom zime u proljeÊe, u starim turskim
kuÊama i konacima dolazi do promjena u naËinu
presvlaËenja namjeπtaja i prekrivanja podova. S
prozora i vrata skidaju se debele zimske zavjese, a na
njihovo mjesto postavljaju se ljetne. Uklanjaju se peÊi,
jer su za proljetnih zahlaenja dovoljni mangali1.
Sklanjaju se tepisi i prostiru Êilimi ili prostirke od
slame, na koje se potom stavljaju lagane podne tkanine
od lana ili pamuka. Zimska odjeÊa svih muπkih i
æenskih æitelja kuÊe i konaka pere se i posprema u
sanduke, a namjesto nje oblaËi se proljetna odjeÊa.
Obratili smo se gospoi Mebruri, kÊeri Ëasno premi-
nulog admirala Osman-paπe, koja vrlo dobro poznaje
æivot istanbulskih konaka (barem πto se tiËe novije
povijesti) da nam potvrdi ili opiπe neke pojedinosti
vezano uz te obiËaje, posebice uz noπenje proljetne
odjeÊe, ali se ona razboljela te nam nije uspjela ispuniti
æelju.

2. ZLO»IN NA GALATI

RijeË je o krvavom dogaaju πto se zbio u svibnju
1947. godine, koji bi vjeπto spisateljsko pero moglo
uËiniti temom pripovijesti. Mladi dvadesetËetverogo-
diπnji policajac, po imenu Ibrahim Erdem, 1944. go-
dine postavljen je na duænost u policijsku postaju
Juksek-kaldirim2. Zaljubio se u dvadesetjednogo-
diπnju ljepoticu armenskog porijekla, imena Hajguhi,

s nadimkom Perihan3, koja je bila prostitutka kod
Madam Marike Hriso, u jednom od kupleraja u sokaku
Zurefa. Ta je mlada greπnica postala Ibrahimova
bliska prijateljica, kako se to veÊ nazivalo u tim kru-
govima. MladiÊ nije imao financijske moguÊnosti da
izvuËe svoju voljenu iz javne kuÊe niti da je uzdræava
vlastitom uπteevinom, a nije ni mogao podnijeti da
Hajguhi nastavi djelovati u svome zanatu. Odao se
piÊu i sve ËeπÊe stao prijetiti djevojci govoreÊi joj:
“Volim te, ali Êeπ od moje ruke nastradati”. I tako je
jedne noÊi, u pola dva izjutra, uπao u ozloglaπenu kuÊu
i ubio svoju lijepu draganu ispalivπi u nju πest metaka
iz sluæbenog piπtolja. SljedeÊi smo odlomak preuzeli
iz novina VeËernja poπiljka: “Hajguhi je leæala u lijesu
ukraπenom cvijeÊem. Okruæile su je njezine prijate-
ljice koje su je jako voljele; iako su bile greπnice,
molile su se. Jedna od prijateljica pokazala je reËenicu
koju je ubijena, koja je inaËe jako voljela romane,
podcrtala nalivperom u napola proËitanoj knjizi: Da,
usprkos svim grijesima koje sam poËinila, vjerujem
da Êu jednoga dana biti voljena. Ta nije li nada ta
koja mi dozvoljava da diπem!...”

Nije utvrena pravna strana tog dogaaja niti
kakvu je sudsku presudu dobio mladi policajac ubo-
jica.

3. STASITI ARMENSKI ZANATLIJE

Sufijski pjesnici kalenderije4 obiËavali su pisati
duge poeme u stihu, takozvane πehrengize, u Ëast
mladim zanatlijama iz velikih gradova. »ak je i
Taπlidæali Jahja-beg, jedan od velikih pjesnika iz 16.
stoljeÊa, napisao jedan Istanbulski πehrengiz (V.:
©ehrengiz). U tim su pjesmama poimence hvaljeni
lijepi mladiÊi s njihovim poslovima i zvanjima. U
knjiæici napisanoj u formi πehrengiza, pod naslovom
Hubannamei Nev Eda, za koju ne moæemo sa sigur-
noπÊu utvrditi kada je nastala, hvale se mladi zanatlije
Istanbula bez navoenja njihovih imena. Meu njima
su ih osmorica predstavljeni kao armenski ljepotani:
Ajvaz (sluga, pomoÊnik u kuhinji), Dokmedæi (lje-
vaË), Dulger (tesar), Kazaz (svilar), Kujumdæu (zlatar,
draguljar), Nakkaπ (slikar), Simkeπ (konËar), Zildæi
(zvonËar).

4. FISCHER (Hans) ‡ (Ëita se Fiπer)

Dvadesettrogodiπnji mladiÊ, porijeklom Nijemac,
koji je kao hipijevac i turist doπao je u Istanbul u lipnju
1968. godine. Govorio je turski dovoljno dobro da
izrazi svoje namjere, a s njim je bila i njegova prijate-
ljica/djevojka, hipijevka po imenu Erta. Hans Fischer
bio je student likovne akademije u svojoj domovini

1 Metalne posude u koje se stavlja æar, a sluæe za zagrijavanje
sobe.

2 Strma kaldrma, ulica u Ëetvrti Karakoj.

3 U prijevodu: Ëarobnica, vjeπtica.
4 Derviπki red.

Ilustracija iz Enciklopedije Istanbula:
»esma glavnog oruæara Abdullah-age

(poloæaj na karti i crteæ, nacrtala Nuriye Nirven)



125

te je u deset dana svoga boravka u Istanbulu naslikao
viπe od stotinu slika pejzaæa, likova i obiËnih ljudi.

Bio mu je to treÊi dolazak u Tursku. Prvi je put
doπao 1962, kad je imao 16-17 godina. Doputovao je
s nekim turskim trgovcem, koji se iz NjemaËke vraÊao
u domovinu, i zajedno s njim ostao mjesec dana u
jednom hotelu na Sirkedæiju. Premda nisu bili vrπnjaci,
sprijateljio se s tim trgovcem koji ga je æelio povesti
sa sobom u Trabzon. H. Fischer je rekao: “Bio je
iznimno dobar Ëovjek i jako me je zavolio, no kad mi
je rekao da me æeli obrezati i da me nema namjeru
poslati natrag u NjemaËku, nisam poπao s njim u
Trabzon. Æelio sam zavrπiti svoje πkolovanje. Dvije
godine poslije, 1964, u Istanbul sam doπao sam. Svom
velikoduπnom prijatelju iz Trabzona napisao sam
pismo. Poslao mi je novac za put, ali sam ga prevario:
sav sam novac spiskao ovdje i opet nisam otiπao u
Trabzon. Sad mi je namjera da slike koje sam naslikao
u Istanbulu tiskam u NjemaËkoj kao album. Mislim
da Êu neπto i zaraditi. »ak sam se dogovorio s jednim
urednikom u Leipzigu. Osim toga, ovdje provodim
jako lijepe dane kao hipi.”

5. KAVANA S VODOSKOKOM

Krajem proπloga stoljeÊa, na Trgu Kadirga nala-
zila se velika i slavna kavana koju je vodio Æidov po
imenu Avram-aga. Sve je ondje bilo uredno i blistavo
Ëisto, i u nju nije mogla uÊi otrcana svjetina i niπtarije.
Bilo je to mjesto na kojemu se okupljala gradska “kre-
ma” te æivahne Ëetvrti. Avram-aga imao je sina po
imenu Naum koji je bio majstor od brijaËkog zanata.
Bio je to izrazito lijep mladiÊ kojega su zbog njegove
izvanredne brijaËke vjeπtine pozivali i u okolne kona-
ke da i ondje brije. Pomagao je i svome ocu u kavani
kao pomoÊnik. Nisu ga svi stanovnici Ëetvrti zvali
Naum: obraÊali bi mu se s Numan.

6. STATIST ‡ GOLA ©ETNJA STATISTA PO
AVENIJI ISTIKLAL

Dvadesetpetogodiπnji mladiÊ po imenu »etin
Baπaran i osamnaestogodiπnja djevojka Ulku Tuna,
poznatija u svojim krugovima i kao “Miss Topka-
pija5”, radili su kao statisti u filmskim studijima. 2.
sijeËnja 1966. godine, tog iznimno hladnoga dana, dok
su svi hodali zagrnuti kaputima, u 15.30 sati ovo dvoje
statista zaputilo se u golu prosvjednu πetnju Avenijom
Istiklal na Bejolu, od Agadæamije do trga Taksim,
odjeveni kao slavni par svjetske kinematografije:
Tarzan i Jane.

Narod je u veliku Ëudu i sa zanimanjem promatrao
dvoje bosonogih mladih glumaca koji su hodali dræeÊi
se za ruke. Nabreklih miπiÊa i atletske grae, okruæen
svjetinom na Trgu Taksim, »etin Baπaran je izjavio:

“U gotovo pedeset filmova uvijek bi udarale moje
pesnice. I Ulku je glumila u desetak filmova. Nikako
da se rijeπimo uloga kaskadera i statista. Smatramo
da imamo talenta za igranje glavnih uloga i ne æelimo
ostati nepoznati. Neka nam producenti daju priliku.
Nakon ove πetnje nemoguÊe je da nas nitko ne zapazi.
Ne dobije li svatko od nas po jednu dobru ulogu,
napuπtamo filmska platna...”

Nismo utvrdili je li ovo dvoje statista, koji su toga
zimskog dana bosonogi i goli krenuli u prosvjednu
πetnju Avenijom Istiklal, postiglo svoj cilj, ali sma-
tramo opravdanim da njihova imena uu u evidenciju
grada. Bila je to zasigurno jedna πarmantna prosvjedna
πetnja koju neki drugi moæda neÊe imati prilike pono-
viti. Ubrzo nakon ovoga javnog istupa, 1968. godine
»etin Baπaran otiπao je u NjemaËku gdje je odmah
pronaπao posao u televizijskoj tvrtki Realto. Od 1968.
do 1970. snimao je vrlo popularni film o Tarzanu.
MladiÊ je posjetio Istanbul 1969. godine, a na po-
vratku u NjemaËku u avion je uz urlike ponovno uπao
odjeven kao Tarzan.

7. POÆARI NA GALATI

Poput mnogih dijelova Istanbula, i Galata je do-
æivjela katastrofe uzrokovane poæarom, kao πto su:

• Poæar u mjesecu dæemazijelevelu6 906. godine
(sijeËanj 1501)
“Vatra je buknula pred jutro. SljedeÊeg su dana,

oko podneva, veliki vezir Mesih-paπa i glavni sejmen7

Karagoz-aga sjeli s janjiËarima u lae i preπli na
Galatu. Dok je veliki vezir s galatskim kadijom nad-
gledao gaπenje poæara, barut iz spremiπta na Galati
doπao je u doticaj s vatrom πto je izazvalo zastraπujuÊu
eksploziju. Toranj spremiπta za barut odletio je u zrak,
a jedan ogromni kamen pao je na velikog vezira i
kadiju, teπko ranivπi obojicu. Preminuli su nakon pet
dana.” (Solakzadeova kronika)

• Poæar u mjesecu muharemu8 1045. godine (lipanj
1635)
“Vatra je izbila u pristaniπtu izvan bedema. Vrlo

blizu vatre nalazio se jedan usidreni brod s kojeg su
pokuπavali ugasiti poæar. Meutim, vatra je zahvatila
spremiπte za barut i brod je zbog eksplozije potonuo.
Velikom veziru Kamenkeπ Kara Mustafa-paπi, koji
se nalazio u blizini tog dogaaja, tom je prilikom ope-
Ëeno lice. Tri je mjeseca odbolovao u krevetu.” (Nai-
mina kronika)

• 17. muharema 1127. godine ( 23. sijeËnja 1715)
“Poæar je izbio na Azebkapusu, na Galati, izmeu

podne-namaza i ikindije.9 Padao je snijeg i puhao je

5 Topkapi je istanbulska Ëetvrt.

6 Peti mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.
7 Pripadnik jedne vrste janjiËarskog pjeπaπtva u Osmanskom

Carstvu.
8 Prvi mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.
9 Druga i treÊa muslimanska dnevna molitva.



126

straπan vjetar. More je bilo olujno. Veliki vezir (Damat
©ehid Ali-paπa) nije kao obiËno mogao doÊi do poæara
laom, nego je krenuo kopnom na konju. Æelio je preÊi
preko mostova Silahdaraga i Kagithane, no stigavπi
do Ejubsultana saznao je da je poæar ugaπen te se
vratio.” (Râπidova kronika)

• Poæar u dæemazijelevelu 1181. godine (28. rujna
1767)
“Vatra je buknula u noÊi. Osim konaka dvojice

poklisara Sicilijanaca (Napulj), Moskovljana (Rusija)
i Nizozemca, u potpunosti je izgorjelo i Ëetrdesetak
veÊih i manjih muslimanskih kuÊa.” (Vâsifova kro-
nika)

• Poæar 11. rebiulahira10 1223. godine (15. svibnja
1808)
“Poæar je izbio u okolici vrata Kurekdæi i nikako

se nije mogao ugasiti. Gorjela je Ëitava Galata, od
Tophane11 do Tersane.12 Samo je 38 objekata spaπeno
od poæara. Bio je to najstraπniji veliki poæar na Galati.
Sultan Mustafa IV. tu je goruÊu katastrofu promatrao
s lae.” (Kronike Dæâbi Saida)

• Poæar 11. rujna 1290. prema bizantskom kalen-
daru (24. lipnja 1874)
Vatra je buknula u Ëetvrti Sultanbajazid, u Ulici

Topdæu. Izgorjelo je 120 zdanja. (OpÊinski list)

8. JAVNE KU∆E NA GALATI

Joπ je od davnina dobro poznato da je prostitucija
najraπirenija na Galati. Mnoπtvo krËmi (kao πto se veÊ
ustalilo i u izrazu: Kad kaæeπ Galata, odmah pomisliπ
na krËme), stanovniπtvo koje su Ëinili veÊinom ne-
muslimani i njihove æene koje nisu pokrivale tijelo
niti se ustruËavale muπkaraca, zatim stranci nemusli-
mani koji bi, pristigavπi brodovima u Istanbul, obiËno
boravili na Galati i pritom vodili viπe manje raskalaπen
naËin æivota, ondaπnji moreplovci uglavnom skloni
upoznavanju i Ëavrljanju sa æenama ‡ svi su oni bili
razlog zbog kojega su se na Galati raπirili raznovrsni
oblici prostitucije.

Prve javne kuÊe, koje su prostituciju stavile pod
policijski nadzor, takoer su najprije otvorene na
Galati. [...] Postojalo je ondje i mnoπtvo kuÊa koje su
se potajno bavile prostitucijom. Bilo je tu i garsonijera
i javnih kupaliπta pod raznim imenima u koje se
zatvarala iskvarena mladeæ. »ak su neko vrijeme iza
hamama Karakoj, u istoimenoj Ëetvrti, u Ulici Ha-
mam, otvorene javne kuÊe Ëije su prostitutke bili
mladiÊi odjeveni u æensku odjeÊu. Kako su veÊinu
klijenata Ëinili probisvijeti i obiËna sirotinja, to je i
veÊina javnih kuÊa na Galati bila u derutnom stanju.
Sve do proglaπenja Parlamentarne monarhije (1876)

legalna je prostitucija bila zabranjena svim Turkinja-
ma muslimanske vjere, tako da su prostitutke javnih
kuÊa na Galati uglavnom bile Grkinje, Armenke,
Æidovke i Ciganke.

9. GRBAVAC ESAD

Slavni imitator s poËetka 19. stoljeÊa, iz vremena
vladavine sultana Mahmuda II. obiËavao je u pri-
sutnosti sultana oponaπati ulizice iz krugova visokih
dræavnih duænosnika s dvora. Ostali podaci o njegovu
æivotu nisu poznati.

10. ALI FUAD ERSIPER

UhiÊen je 1961. godine zbog krae, te je na Dru-
gom visokom istanbulskom kaznenom sudu za teπka
kriminalna djela osuen na osam godina teπkog rada.
Nakon presude, u zatvoru Sultanahmet, napisao je i
uloæio æalbu. U toj je æalbi iznio kako su ga u poli-
cijskoj upravi izbatinali zbog Ëega je i priznao krivnju.
»ak je nacrtao i skicu batina koje je dobio, a koja je
postala prvi crteæ ikada vien u jednom æalbenom
pismu u turskoj sudnici. Novine Hurijet, koje su obja-
vile kopiju te slikovite æalbe, napisale su sljedeÊe:

“Osuenik koji je shematski prikazao mjesto kao i sam
Ëin batinanja, æalbu je zapoËeo rijeËima: Za Boga
miloga, paæljivo je prouËite! Tome je pridodao i priËu
istrgnutu iz nekog starog Ëasopisa o Amerikancu koji
je nevin odleæao 15 godina u zatvoru. Osuenik koji
se trenutaËno nalazi u zatvoru Sultanahmet poistovjetio
je svoju pustolovinu s AmerikanËevom æivotnom pri-
Ëom, a svoju æalbu u kojoj na πest listova papira izlaæe
zaπto je priznao krivnju unatoË tome πto je nevin,
zavrπio je na sljedeÊi naËin: Ja sam ærtva batina, kanti
slane vode i palica. Spasit Êe me njeæne ruke Pravde.”

“Utvreno je da je Ali Fuad Ersiper na Ëetiri razliËita
mjesta ukrao stvari poput balonera, mantila, kaputa,
gramofona, a policija je na sasluπanju iznijela mnogo
dokaza protiv njega. Okrivljenik Ersiper je odbio sve
dokaze izjavivπi da je krivnju priznao zbog batina.”
(Novine Hurijet)

Nismo uspjeli saznati odluku o Ersiperovoj æalbi.
Moglo bi se reÊi da je Ali Fuad Ersiper, optuæen zbog
krae na osam godina teπkoga rada, kao autor prve
skice uz svoju æalbu, uzalud potraÊeni umjetniËki
talent.

11. MESAR FILIP

Bio je to iznimno lijep i mlaahan Grk, koji je
izmeu 1864. i 1865. radio kao pomoÊnik u Ëuvenoj i
vrlo posjeÊivanoj krËmi Sedlarova gostionica, na Ta-
vukpazaru, u okolici »emberlitaπa. Kafesdæi Ahmed
Bedri, jedan od pripadnika ugledne vatrogasne
postrojbe onoga vremena, zbog tog je Filipa pred vra-
tima krËme poËinio samoubojstvo.

10 »etvrti mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.
11 Oruæarnica.
12 Brodogradiliπte.



127

Vlasnik krËme imao je u istoj Ëetvrti i mesnicu u
kojoj je Filip danju radio kao pomoÊnik, zbog Ëega je
i zaradio nadimak Mesar. Govorilo se da je Filip
nakon Bedrijevog samoubojstva, strahujuÊi od osvete
Bedrijevih kolega iz vatrogasne postrojbe, pobjegao
u svoj rodni kraj, na otok Sakiz. I Bedrijev je æivot u
ovoj enciklopediji zabiljeæen na isti naËin. Meutim,
Vasif HiË, koji nam je prenio ove glasine, u svojoj
drugoj natuknici zabiljeæio je posve drugaËija naga-
anja:

“Iz pisane zaostavπtine narodnog pjesnika Razija, koja
nam je dospjela u ruke, saznali smo da je Razi ‡ koji je
dobro poznavao Filipa ‡ izjavio da mladiÊ dolazi iz
Egina te da se nakon Bedrijevog samoubojstva izgubio
na mjesec dana. Jednog je jutra pronaen mrtav, a
ubijen je na vrlo okrutan naËin. Evo kako Razi opisuje
prizor:

U krËmi je noÊu spavalo osam mladih Grka. Jedan od
njih bio je Filip. Ostala sedmorica bit Êe njegovi
ubojice koji Êe pobjeÊi, ne ostavljajuÊi za sobom nika-
kva traga. Na srednji stup krËme bilo je zakucano drvo
u obliku kriæa. Skinut do gola, vezanih ruku, gleænjeva
i vrata, Filip je stajao razapet na kriæu. Dlanovi i sto-
pala bili su mu zakucani Ëavlima, i bilo je oËito da je
muËen isto kao i Isus Krist. Oko vrata mu je bio objeπen
kriæ. Meutim, vidjelo se da je mladiÊ obrezan. Prema
zahvatu obrezivanja, struËnjak je izjavio da je obre-
zivanje obavljeno desetak dana prije ubojstva. Poli-
cijski je lijeËnik izjavio da je nakon ogavnoga napada
djeËak vjerojatno bio zadavljen, te da se iæivljavanje
nastavilo na njegovu beæivotnom tijelu.”

Meu spisima koje je pjesnik Razi ostavio nakon
svoje smrti vidi se i crteæ mesara Filipa, golih prsa i s
fesom na glavi. (Literatura: Vâsif HiË, natuknica)

12. OLUJE

Kao πto su u kronikama zabiljeæeni potresi koji
su uniπtili Istanbul, tako su zabiljeæene i kiπe nalik
bujicama i oluje s munjama i gromovima, koje su lju-
dima utjerivale strah u kosti. Istanbulske oluje naπega
doba naπle bi najprije prikladno mjesto u dnevnim
novinama, a nakon toga obiËno bi padale u zaborav.

Ovo su primjeri zapisa o olujama preuzeti iz po-
vijesnih izvora:

• 1. safera13 971. (20. rujna 1563) ‡ “U osvit zore,
sultan Sulejman Zakonodavac krenuo je u lov u
okolici Halkalidere. Kad su se ukazali prvi znaci kiπe,
sklonio se u vrt Iskendera »elebija, smjeπten uz more
(u danaπnjoj Ëetvrti Florja), u blizini sela Ajastefanos.
Neπto kasnije izbila je dotad neviena i neËuvena
oluja, popraÊena uzastopnim sijevanjem munja i
grmljavinom. Kiπa je padala bez prestanka Ëitav dan
i Ëitavu noÊ, a munja je sijevnula ukupno 74 puta. Iz
potoka Halkali podigla se bujica koja se slijevala u

potocima, uniπtavajuÊi na svom putu sve na πto bi
naiπla.” (Selâniklijeva kronika)

• 27. πabana14 1101. (5. lipnja 1690) ‡ “Nakon
ikindije-namaza zapuhao je snaæan vjetar, na moru
se podigla straπna oluja. Zbog uzastopnih naleta valo-
va brodovi usidreni uz obalu nabili su se jedni na
druge. Lae u crnomorskom tjesnacu, kao i one iz-
meu Uskudara i Beπiktaπa, bile su naslagane jedna
na drugu. U sat vremena utopilo se izmeu 400 i 500
ljudi.“ (Raπidova kronika)

• 22. muharema 1114. (18. lipnja 1702) ‡ “Oko
ikindije-namaza vrijeme se naglo pogorπalo: Ëinilo
se kao da se more slijeva s neba. Po ulicama su se
valjale bujice. Grmljavine i bljeskovi munja sijali su
posvuda strah. Grom je udario oko dvadeset puta.”
(Raπidova kronika)

• 30. dæemazijelahira15 1131. (20. svibnja 1719)
‡ “Napadalo je mnogo kiπe; ulicama su se kotrljali
potoci bujica. Kada se narod viπe nije imao kamo
skloniti, zapoËelo je joπ jaËe sijevati. Na Edirnekapiju
jedna je munja udarila u pekarnicu, raspolovila kameni
stup te opekla i ubila jednog armenskog vojnika.”
(Raπidova kronika)

• 8. safera 1236. (12. studenog 1820) ‡ “Vjetar
koji se podigao sa zapada najednom je osnaæio poËi-
nivπi pritom veliku πtetu: na mnogim je zgradama
razbacao crjepove i porazbijao prozore, potrgao i izvi-
toperio olovne krovne prekrivaËe, te oborio i polomio
drveÊe. Padala je snaæna kiπa i tuËa veliËine ljeπnjaka;
posvuda je sijevalo. Narod je sav u strahu promatrao
tijek dogaaja. Vjetar je Ëak izvukao jedan francuski
trgovaËki brod, πto je bio zavezan ispred Haskoja, s
mjesta gdje je bio usidren i odvukao ga sve do Tersane
gdje ga je potom izvrnuo i potopio. NeobiËno je πto
se oluja nije proπirila dalje od Emirgana. Brodovi
pristigli s Crnoga mora za straπnu su istanbulsku oluju
saznali tek nakon pristanka u luku.” (Dæevdetova
kronika)

• 20. kolovoza 1968.‡ “Ponovno su oluja i snaæna
kiπa koja je za njom uslijedila oduzele mnoge æivote
i nanijele velike materijalne gubitke u Istanbulu. Kiπa
koja je poËela padati neπto iza ponoÊi pred jutro se
pretvorila u jak pljusak. Snaæan vjetar i tuËa veliËine
oraha izazvali su strah. Oluja praÊena sjeveroza-
padnim vjetrom, koji je puhao 80 kilometara na sat,
Ëupala je stabla iz korijenja i razbacivala crjepove.
IπËupala je Ëak i krov matiËnoga ureda na Kadikoju
koji je poletio u zrak i pao na brodice uz obalu. U
veÊini brodica nalazili su se usnuli brodari. Jedan od
njih, tridesetosmogodiπnji Mehmed Vedad, preminuo
je od zadobivenih ozljeda. Na tisuÊe ptica koje su
imale svoja gnijezda na okolnim stablima uginulo je
i popadalo na zemlju. (Novine Terdæuman)

Prevela
Petra HREBAC

13 Drugi mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.

14 Osmi mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.
15 ©esti mjesec islamskoga lunarnoga kalendara.



128

13. DÆELAT, DÆELATSKI ODÆAK

Do 1826. godine Osmansko je Carstvo imalo
dræavne dæelate koji su odgajani u vojniËkoj disciplini,
a nalazili su se pod nadzorom i upravnim ovlastima
glavnoga dæelata. U sultanskoj palaËi Topkapi bili su
smjeπteni uz tzv. veslaËki odæak1 koji je pripadao
laarima. Dæelatski je odæak bio pod upravom age
bostandæibaπe2, jednog od najvaænijih vojnih osoba u
saraju, izravno vezanoga za sultana. Taj se odæak ubra-
jao u bostandæijske odæake, veoma brojnu i vaænu
instituciju. Kad se u naπim povijesnim izvorima opisu-
ju prizori smaknuÊa, ponekad se ne koriste nazivi
“dæelat”, “bostandæijski dæelat”, nego se, primjerice,
kaæe samo: “Stavivπi mu omËu, bostandæije su njegov
æivot privele kraju.” Ipak, izvrπitelji smrtnih presuda
uvijek su bili bostandæije iz dæelatskog odæaka i ni-
poπto ne treba misliti da su tu duænost preuzimali
pripadnici drugih odæaka veoma brojne institucije
bostandæija.

Glavni je dæelat imao pomoÊnika s titulom “ja-
mak“. Ako je smrtnu presudu izvrπavao sâm glavni
dæelat, sa sobom je uvijek vodio toga svog pomoÊnika.
Glavni dæelati izvrπavali su smrtne presude iskljuËivo
veoma vaænih osoba i, jednako tako, pripadnika janji-
Ëarskih redova.

Svi pripadnici dæelatskog odæaka, ukljuËujuÊi i
glavnog dæelata, bili su bez iznimke Hrvati preobraÊe-
ni na islam3 ili Cigani. Smrtna presuda predavana je
bostandæibaπi, a ako optuæenik ne bi bio netko vaæan,
bostandæibaπa ne bi prisustvovao izvrπenju presude.

Osim izvrπenja smrtnih kazni, dæelati su bili
zaduæeni i za muËenje pritvorenih sumnjivaca kako
bi ih natjerali da progovore; u dæelatskom su se odæaku
nalazile jezive sprave za muËenje.

Smrtne presude ukljuËivale su ili obiËno pogublje-
nje, ili pogubljenje uz muËenje. Ako je posrijedi bilo
potonje, u fermanu bi bilo spomenuto koja se vrsta
muËenja zahtijeva. ObiËno je pogubljenje, pak, imalo
tri vrste: politiËke bi osuenike smaknuli davljenjem
nauljenim uæetom, i to u palaËi, u njihovu domu ili u
zatvoru, a ponekad i ondje gdje bi ih uhvatili; optuæe-
nicima koji su bili janjiËari ili pripadnici drugih
vojniËkih odæaka, a osobito zapovjednicima vojnih
jedinica, glavu bi odsjekli dæelatskim maËem ili sata-
rom; lopovi, skitnice i ubojice (ako kazna za njihov
zloËin ne bi ukljuËivala i muËenje) bili bi smaknuti u
kojoj od napuËenijih gradskih Ëarπija (u Istanbulu je
to bio »arπikapusu ili, ranijim imenom, Parmakka-
pusu), a ponekad i na mjestu zloËina: primjerice,
lopova bi objesili o vrata duÊana koji je pokrao. Vrste

 pogubljenja uz muËenje
zastraπujuÊe su svaka na

svoj naËin: odsijecanje
glave nakon πto bi

ruke i noge bile
polomljene i odsjeËene,

ili nakon πto bi bile
odsjeËene uπi i nos;

odsijecanje
osuenikove glave

nakon πto bi mu
oderali koæu s lea i

prsa; nabijanje na
kolac; nabijanje na

Ëaklju; osuenika se
potrbuπke polegne na

kriæ i sveæe, na
straænjici i ramenima

noæem se izdube rupe
u koje se usade velike

1 Odæak ‡ janjiËarski korpus.
2 Bostandæije su pripadnici sultanove tjelesne garde, a bostan-

dæibaπa njihov predvodnik.
3 U romanu Orhana Pamuka Zovem se Crvena (VukoviÊ &

RunjiÊ, Zagreb, 2004; str. 263) spominje se da su dæelati bili Hrvati.
Upitan da hrvatskim Ëitateljima objasni zaπto je tu duænost dodijelio
baπ Hrvatima, Pamuk je odgovorio da je taj podatak naπao u
Enciklopediji Istanbula R. E. Koçua (Tolstoj s Bospora (intervju),
Globus, br. 708, 2. 7. 2014, str. 74-77).

4 Abdest ‡ obredno pranje prije molitve.
5 Rekat ‡ dio islamskoga molitvenoga obreda.
6 Namaz ‡ muslimanska molitva koja se obavlja pet puta na

dan.

svijeÊe, na devi ga se provede gradom i pokaæe narodu,
a potom mu se odrubi glava.

PolitiËkim zatvorenicima ponekad bi, nakon πto
ih udave masnim konopcem, odsijecali glave koje bi
potom izlagali na kamenu sramote pred kapijom
palaËe Topkapi kako bi ih narod vidio.

Neke od metoda muËenja koje su dæelati primje-
njivali kako bi optuæene i osumnjiËene natjerali da
progovore su sljedeÊe: glavu bi im izbrijali britvom
te im na nju nataknuli æeljeznu zdjelu uæarenu na vatri
do usijanja, derali bi im koæu, æivce bi im Ëupali pin-
cetom, potapali bi ih u vreloj vodi, pa u ledenoj, pa
opet u vreloj, ribali bi im golo tijelo æeljeznom mre-
æom, Ëupali bi im zube i nokte.

Kad bi smrtnu presudu dobio koji dræavnik, fer-
man bi mu uz duæno poπtovanje predao bostandæibaπa
koji bi mu prvo poljubio skute i izgovorio utjeπne rije-
Ëi; osueniku bi dozvolili da uzme abdest4 i otklanja
dva rekata5 namaza.6 Objavu kazne veÊinom su pri-
mali hrabro i dostojanstveno. Primjerice, poslije
poraza pod BeËom, Kara Mustafa-paπa iz Merzifona,
koji je pogubljen u Beogradu, otklanjao je namaz a
zatim dao pokupiti Êilime u svojoj odaji rekavπi: “Nek’
mi tijelo udari o zemlju!” Dugu je bradu svojeruËno
podigao, pomogao dæelatu da mu stavi omËu i obratio
mu se rijeËima: “UËini to kako treba!”

Kad bi dæelata poslali u provinciju, on bi pogub-
ljenom politiËkom osueniku nakon izvrπenja presude
odsjekao glavu te je ponio u Istanbul u koænoj torbi
punoj meda kako se putem ne bi pokvarila. U prije-
stolnici bi je oprali, izloæili i nakon toga sahranili.

Prevela Marta ANDRI∆

Dvije vrste dæelata bostandæija
(nacrtala Sabiha Bozcalí)



129

Hrvati i Osmanlije

∆ud srdito kripka / un carattere di feroce energia:
Osmansko Carstvo u Kraljskom Dalmatinu

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Davor DUKI∆
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

I.1. Vrednovanje vaænih geokulturnih prostora u
nekoj kulturi ‡ onih o kojima se puno piπe, govori i
misli ‡ u pravilu je kompleksno, vrijednosno ambiva-
lentno. Pa ipak, u nekim razdobljima, Ëesto i vrlo
dugima, dominiraju atributi jednoga vrijednosnog
predznaka. Tako se u osnovi toËnom moæe smatrati i
vrlo opÊenita generalizacija kako je Osmansko Car-
stvo, islamski istok uopÊe, do 19. stoljeÊa u hrvatskoj
pisanoj tradiciji, tj. u tekstovima na slavenskim idio-
mima na modernom hrvatskom nacionalnom prostoru,
dominantno negativno vrednovano. Takve aksio-
loπko-imagotipske dominante zapravo su posljedica
ideoloπkih prevlasti pa bi ispravno bilo tvrditi kako
su negativni atributi Osmanskog Carstva u toj epohi
prije proizaπli iz krπÊanskog svjetonazora nego iz
objektivnih povijesnih okolnosti, tj. Ëinjenice da je
Osmansko Carstvo na jugoistoku Europe proπirilo
svoje granice nauπtrb drugih politiËkih zajednica. U
skladu s time i “prekograniËna” je proπirenost pre-
dodæbi o nekom geokulturnom prostoru povezana uz
vrijednosne sustave koji nadilaze pojedinaËne kulture.

Teæe je na opÊenitoj razini razmatrati pojavu
alternativnih vrijednosnih atributa pa se valja zadovo-
ljiti tek njihovim detektiranjem i pojedinaËnim objaπ-
njenjima.1 Tako se, primjerice, u dominantno negativ-
nom ranonovovjekovnom diskursu o Osmanlijama
pozitivno vrednuje muslimanska bogobojaznost, πto
se moæe razumjeti kao retoriËko-pragmatiËki postupak
kojim se krπÊanima, u tom sluËaju oznaËenima atribu-
tom vjerske nepostojanosti, daje snaæan protuprimjer.2

Pozitivan vrijednosni predznak ima i atribut ratniËke
vjeπtine i snage (junaπtva) Osmanlija, πto moæe biti u
skladu s viteπko-ratniËkim sustavom vrijednosti, laba-
vo povezanim ili posve emancipiranim od krπÊanskog

svjetonazora, a moæe biti i retoriËki postupak kojim
se naglaπava veliËina krπÊanske pobjede, odnosno
opravdava poraz.3

OpÊe je poznato da je radikalan zaokret u vredno-
vanju Osmanskog Carstva u hrvatskoj kulturi nastupio
u pravaπkom politiËkom diskursu potkraj 1860-ih
godina. U skladu s imagoloπkim aksiomom o ideo-
loπkoj uvjetovanosti vrijednosnih predodæbi o geokul-
turnim prostorima, i preduvjet za “pravaπki image o
Turskoj” valja traæiti u promjeni vrijednosne pa-
radigme: moderne, sekularne, graansko-liberalne
umjesto predmoderne, krπÊanske, staleπke. Doduπe,
promjena paradigme ne znaËi nuæno i promjenu
vrijednosnog predznaka predodæbi o Osmanskom
Carstvu. ©toviπe, za razliku od pravaπkih, predodæbe
o Osmanlijama u drugoj varijanti modernoga hrvat-
skog nacionalizma, inkluzivno-juænoslavenskoj, proi-
zaπloj iz ilirskog pokreta, Ëak Êe nerijetko intenzivirati
negativne atribute naslijeene iz ranonovovjekovne
epohe, kako je, primjerice, u MaæuraniÊevu Smail-
-agi i KukuljeviÊevoj drami Juran i Sofija.

U dugom razdoblju od 1770-ih do 1850-ih godina,
tj. izmeu “pravog” ranonovovjekovlja i “pravog”
modernog doba primjeÊuje se nekoliko alternativa do-
minantnoj ranonovovjekovnoj predodæbi o Osman-
lijama: najprije u prosvjetiteljskom zagovoru vjer-
ske tolerancije (implicitnom kod A. T. BlagojeviÊa,
eksplicitnijem kod I. LovriÊa),4 a zatim u pozitivnom
vrednovanju modernizacije Osmanskog Carstva u
politiËkom tisku Napoleonova doba te u 1830-ima.
Od tri spomenuta otklona od ranonovovjekovne pa-
radigme zasigurno je najsnaæniji drugospomenuti: u
Kraljskom Dalmatinu pojavljuje se prva dominantno
pozitivna predodæba o Osmanskom Carstvu u povije-
sti hrvatske pisane kulture. To je dovoljan razlog za
malo analitiËke pozornosti, premda ta predodæba, kao
i tekovine Napoleonova doba u hrvatskim zemljama
uopÊe, nije postala dio povijesnoga kontinuiteta.

1 Joep Leerssen (2009: 110-111) smatra da aksioloπka ambi-
valentnost karakterizira dubinsku strukturu nacionalnih stereotipa,
koju on naziva imagem. Kako je njegova imagoloπka teorija rezer-
virana prema povijesnoj kontekstualizaciji, nizozemski imagolog
ne nudi uvjerljivo objaπnjenje promjene dominacije aksioloπkog
pola imagema.

2 DukiÊ, 2004: 198.

3 Isto, 214.
4 Isto, 185-186.



130

I.2. Kraljski Dalmatin / Il Regio Dalmata (1806-
1810) najstarija je periodiËna publikacija na hrvat-
skom jeziku. Izlazio je u Zadru, na osam stranica,
jednom u tjednu (subotom), a od sredine 1809.
neredovito. Izmeu 12. srpnja 1806. i 1. travnja 1810.
objavljeno je 176 brojeva u nakladama od 600 do 1000
primjeraka. IzdavaË je bila dalmatinska vlada pod
francuskom upravom, a urednici su bili do 1809. gla-
var javne nastave francuske uprave u Dalmaciji Ta-
lijan Bartolomeo Benincasa (1746-1816), koji nije
znao hrvatski, te poslije njega bivπi dominikanac i
propovjednik Nikola Dominik BudroviÊ (1773-1847),
kasnije gimnazijski nastavnik poetike, retorike i vjero-
nauka.

UpeËatljivu Ëinjenicu da je Kraljski Dalmatin prvi
hrvatski periodik uvelike relativiziraju druge Ëinje-
nice: da je rijeË o talijansko-hrvatskim novinama na-
stalima kompiliranjem talijanskih, uglavnom kraÊih
vijesti i Ëlanaka preteæito politiËke tematike koji su
se zatim prevodili na hrvatski jezik. VeÊ i letimiËan
pogled na novine upuÊuje na takav proces njihova na-
stanka: na lijevoj strani su talijanski prilozi, na desnoj
njihovi hrvatski prijevodi. Paæljivije Ëitanje hrvatske
dionice Ëak i povrπnom poznavatelju povijesti hrvat-
skog jezika otkriva izrazitu nekompetentnost prevodi-
telja, na sintaktiËkoj i joπ viπe na leksiËkoj razini.
Doduπe, prevoditelji su ‡ a bili su to u samom poËetku
do smrti u jesen 1806. fra Paπko JukiÊ, a potom veÊ
spomenuti BudroviÊ5 ‡ stajali pred teπkom zadaÊom
uspostave hrvatskoga civilizacijskog leksika za mnoga
podruËja politike, gospodarstva i prava za koja nije
postojala domaÊa terminoloπka tradicija, no kasniji
je razvoj jezika pokazao kako su njihova rjeπenja
uglavnom ostala povijesni leksiËki kuriozum.6

Pa iako Kraljski Dalmatin donosi tek importirane
intelektualne proizvode na loπem hrvatskom jeziku,
iz pragmatiËke je vizure njegovo znaËenje u povijesti
hrvatske kulture neosporivo. Barem za onaj dio dalma-
tinskog druπtva koji je komunicirao iskljuËivo hrvat-
skim jezikom bio je on prozor u dotad nepoznate pro-
store svjetske (geo)politike, ali i u nove moguÊnosti
domaÊega gospodarstva, obrazovanja, kulture. Dru-
gim rijeËima, on je za povjesniËara kulture temeljni
izvor predodæbi i vrijednosti dalmatinske kulture
(dalmatinskoga kulturnog imaginarija) nultih godina
19. stoljeÊa.

Za istraæivanje tog imaginarija danas nije po-
trebno prelistavati stare poæutjele papire u rijetkim
knjiænicama ‡ Tihomil MaπtroviÊ sa svojim je surad-
nicima nedavno priredio (2006-2011) luksuzno pe-

totomno izdanje Kraljskog Dalmatina. Prva Ëetiri
sveska donose pretiske svih godiπta, a peti svezak,
Knjiga o Kraljskom Dalmatinu, sadræi pretisak mono-
grafije Petra KarliÊa o zadarskom periodiku (objavlje-
na 1912), ulomke izabrane literature o Kraljskom
Dalmatinu, bibliografiju njegovih Ëlanaka; autorsko,
predmetno i abecedno kazalo te literaturu o Kraljskom
Dalmatinu. IstraæivaËu su od osobite koristi bibliogra-
fija i kazala. Bibliografija je prireena prema dvama
naËelima: u prvom su dijelu svi Ëlanci Kraljskog Dal-
matina poredani kronoloπkim redom, a u drugom su
ti isti Ëlanci razvrstani prema univerzalnoj decimalnoj
klasifikaciji (UDK), πto je u kombinaciji s predmetnim
kazalom izvrsno polaziπte za sve oblike tematoloπkih
analiza. »lanci na talijanskom jeziku koji nisu preve-
deni na hrvatski ukljuËeni su u kronoloπki niz u kon-
tinuitetu s hrvatskim Ëlancima, dok su u UDK-biblio-
grafiji navedeni u posebnom odjeljku.7 I premda Êe u
tom opseænom i zahtjevnom bibliografskom poslu
istraæivaË nekoga tematskog aspekta Kraljskog Dal-
matina uoËiti, naravno, pokoji propust, ovo izdanje
po svojoj opremi moæe biti uzor za druge sliËne
projekte izdavanja starije periodike.

I.3. Kraljski Dalmatin politiËke su novine ‡ njihov
sadræaj, tj. njihova tematika i naËin obrade, uvjetovani
su dogaajima aktualnog/povijesnog svijeta. Ima-
gologija se tradicionalno ponajviπe zanima za fik-
cionalnu i putopisnu knjiæevnost, dok su periodiËne
publikacije gotovo posve izostale iz njezina istraæi-
vaËkog interesa.8 To je bila cijena disciplinarnog
identiteta: teænje da se ostane u okvirima znanosti o
knjiæevnosti (komparatistike), odnosno svojevrstan
strah od ulaska u teritorij drugih, druπtvenih znanosti,
i to unatoË deklarativnom zalaganju za interdiscipli-
narnost i pragmatiËke aspekte (recepciju) predodæbi
o geokulturnim prostorima. U istraæivanju ukupnog
imagotipskog potencijala neke kulture u nekom po-
vijesnom vremenu nema metodoloπkog opravdanja
za istraæivaËko-disciplinarna razdvajanja duæ crte
ontoloπko-tipoloπke granice fikcionalnih i nefikcional-
nih tekstova. Predodæbe o geokulturnim prostorima
u glavama suvremenika nastajale su kombinacijom
razliËitih izvora. Kad je u pitanju predodæba o Osman-
skom Carstvu u dalmatinskoj kulturi s poËetka 19.
stoljeÊa Kraljski Dalmatin bio je, kako je veÊ istaknu-
to, prvorazredan izvor.

5 Kao moguÊi prevoditelji u literaturi se Ëesto spominju i
nastavnik zadarskog sjemeniπta Andrija KadËiÊ te zadarski odvjet-
nik Nikola Sandri(Ê) (©imunkoviÊ 2007: 256-257).

6 Lj. ©imunkoviÊ (2007: 266) spominje ove primjere Ëudnih
kalkova: djecovoa (pedagog), ljudoskup (druπtvo), pritankopojnik
(sopran), skladnoudaranje (koncert), udo (Ëlan), zagledanje (pred-
stava, priredba) i æeljnoznanstvo (znatiæelja). V. bilj. 18.

7 Ta je bibliografija preuzeta iz jedne starije publikacije,
nastale potkraj 1980-ih: Kraglski Dalmatin / Il Regio Dalmata:
Bibliografija, ur. M. ©okota i M. VujaniÊ-Lednicki, Zadar: Filo-
zofski fakultet, OOUR humanistiËkih i druπtvenih znanosti, 1989.

8 Najpoznatija je iznimka monografija Karla Ulricha Syn-
drama Kulturpublizistik und nationales Selbstverständnis:
Untersuchungen zur Kunst- und Kulturpolitik in den Rundschau-
zeitschriften des Deutschen Kaiserreiches (1871-1914) (Berlin,
1989). RijeË je, dakle, ipak o analizi kulturnih Ëasopisa a ne
politiËkih novina vilhelmovske epohe.



131

OpÊenito uzevπi rekonstrukcija imagotipskih pre-
dodæbi o geokulturnim prostorima u nefikcionalnim
tekstovima ne razlikuje se od imagoloπke analize fik-
cionalne knjiæevnosti. U oba je sluËaja potrebno
“mapirati” prostore, a zatim uspostaviti semantiËka
polja iz kojih se kondenziraju kljuËni atributi tema-
tiziranih geokulturnih prostora. U politiËkim novi-
nama oËekuje se prevlast neutralnog, vrijednosno
neoznaËenog diskursa pa svakom odstupanju od te
dominantne nulte aksioloπke razine treba posvetiti
analitiËku pozornost. Stoga, ako za svaku analizu tek-
sta vrijedi naËelo close reading, ono ovdje vrijedi
dvostruko.

II. U kvantitativnom pogledu Osmansko Carstvo
ne ulazi u krug tematski najzastupljenijih geokulturnih
prostora na stranicama Kraljskog Dalmatina. To zorno
pokazuje “Predmetno kazalo” Knjige o Kraljskom
Dalmatinu. Doduπe, u procjeni treba biti oprezan jer
su njime osim πirih pojedinaËnih geokulturnih prostora
(primjerice, Austrija, Dalmacija, Francuska, Rusija
itd.) obuhvaÊeni i njima subordinirani prostori, naj-
ËeπÊe veÊi i vaæniji gradovi (BeË, Zadar, Pariz, Petro-
grad itd.). UzimajuÊi sve to u obzir moæe se ustvrditi
da su od Osmanskog Carstva (u kazalu “Turska”)
zastupljeniji Dalmacija, Francuska, Italija, Austrija,
Rusija, ©panjolska i Engleska, a manje su tematizirani
Portugal, ©vedska, Danska, Prusija (NjemaËka). U
Ëlancima sadræajno vezanima za Osmansko Carstvo
prevladavaju informacije o politiËkoj i druπtvenoj
sadaπnjosti, a ako je i rijeË o proπlosti, ona nikad nije
odvojena kao samostalna tema, nezavisna od aktualne
politike. U tematskom pogledu prevladavaju vijesti o
politiËkim prilikama (ratnim, diplomatskim, unutar-
njopolitiËkim), dok su statistiËke i druge informacije
o osmanskom druπtvu i kulturi izuzetno rijetke.

Prvo spominjanje Osmanskog Carstva na strani-
cama Kraljskog Dalmatina biljeæi se u treÊem mjesecu
njegova izlaæenja: u rujnu 1806. RijeË je tek o vije-
stima kojima se najavljuje skoraπnji rusko-osmanski
rat (KD, 1806, 12, 89-90). Pravim poËetkom pisanja
o Osmanlijama moæe se smatrati tekst objavljen u
sijeËnju 1807. koji zajedno sa simptomatiËnim naslo-
vom donosim u cijelosti:

TURSKA ZEMLJA9

Slab i ljeljav [leliav] turski Divan [“Il debole vacillante
Divano”] od mnogo godina ne zna kako uzdræati uzde
prostrta i privraÊena [“sconnesso”] svoga Cesarstva.

Nepristajna suneÊenja [“continue dissensioni”] rad
kojih gubi korist, podnosi πkode u Egiptu, idovita
odmednuÊa [“ribellioni ostinate”] od cilovitih Dræava
koje vojskom robe najlipπe strane od Europe, silovita
ugrabljenja od strane od Moskovije koja jest vavik
turËinova neprijateljica, teπki rat s Persiom, opÊeno
privraÊenje svakoga reda [“universale disordine di
sistema”], ako ondi ima kojega reda: ovo u kratko jest
stanje Turskoga Cara [“Porta Ottomana”]. K ovomu
ima se priloæiti skoro zametnuÊe od rata kojega jurve
poËela mu jest Ëiniti Moskovija na njezin obiËaj nemili.
Na koji drugi naËin moæe odahnuti nego pomoÊu od
France, koja vazda bila je njemu prijateljica, sasvim
da kadgod zlo odvraÊena [“benché talvolta mal corri-
sposta”]? NAPOLEON viπe nego niko prvo njega sada
se kaæe njegov pomoÊnik, obeÊajuÊ da hoÊe uzdræati
nepodloænu njegovu tvrdost [trardost] [“conservata
l’indipendente di lei consistenza”]. Ako TurËin za
tvrdoglavje [trarvoglavje], ali za slipost [“Se la Porta
ostinatamente e per maomettana cecità”] naslidujuÊ
svoje stare obiËaje vladanske i vojniπke, ne opre se
njegovim odlukam; ako tiho obsluæi ono πto njemu
naredi véli njegov uvitnik [“il Sommo suo Alleato”],
on hoÊe moÊi sada osvetiti svoje vlasti ugrabljene od
izvan i prinapraviti naredbe iznutarnje, i nastati Kralje-
vina koja od svoje strane nastoji na tvrdi mir (“durevole
pace”) od Europe suproÊ Siveru. InaËe imali bismo od
njega uËiniti razliËita i malo dobra proroËanstva. (KD,
1807, 4, 30-31)

Taj je Ëlanak izvrsna retoriËko-argumentacijska
minijatura kojom se u dalmatinskoj kulturi najavljuje
nova paradigma odnosa prema Osmanskom Carstvu.
Prve se dvije reËenice, ispunjene negativno konotira-
nim izrazima, odnose na dotadaπnje stanje Carstva.
SljedeÊe dvije reËenice postavljene su kontrastno: prva
se odnosi na sadaπnjost i u njoj se negativno konotiraju
Rusi kao tradicionalni neprijatelji Osmanlija (“obiËaj
nemili”), dok se u drugoj konstatira tradicionalno
prijateljski odnos Francuske prema Osmanskom Car-
stvu, πto katkad nije bilo uzvraÊeno (moæda aluzija
na osmansku reakciju na Napoleonov pohod na Egipat
1798). Naposljetku se za Osmanlije donose dva alter-
nativna proroËanstva: konkretno optimistiËno ako
prihvate francusko savezniπtvo (povratak otetih zema-
lja i unutarnja konsolidacija) te opÊenito pesimistiËno
ako se savez ne prihvati.10

Osmansko-francuski savez sklopljen te 1807. go-
dine nadæivio je za dvije godine Kraljski Dalmatin
pa Êe u tim novinama prevladavati proosmanski tono-
vi. OptimistiËno se proroËanstvo uglavnom nije ispu-
nilo, no imagotipski potentni motivi bit Êe, kako Êe
daljnja analiza pokazati, vezani uz dva njime dotak-
nuta semantiËka polja: rat i europeizaciju/moderni-
zaciju, ali i uz semantiËko polje politiËke nestabilnosti
koje evocira prvi dio Ëlanka.

9 Svi su navodi preuzeti iz pretiska Kraljskog Dalmatina (dalje
oznaËen kraticom KD) i doneseni u suvremenoj grafiji. Interpunk-
cija izvornika neznatno je promijenjena, ali je zadræano pisanje
velikim slovima jer to katkad ima i aksioloπke implikacije. Uz po-
tencijalno nejasne izraze i one koji su aksioloπki relevantni donosi
se u uglatim zagradama i navodnim znakovima talijanski izvornik.
Bez navodnih znakova u uglatim se zagradama na nekoliko mjesta
biljeæe problematiËni oblici rijeËi iz hrvatskog teksta. Iza kratice
KD, poslije oznake godine dolazi podatak o broju novina, a napo-
sljetku je broj stranice.

10 Imagoloπki je zanimljivo, premda ne i neoËekivano, kako
se iz napoleonske vizure, a joπ uvijek u skladu s ranonovovjekov-
nim imaginarijem, druga strana “prave Europe”, njezino unutarnje
drugo, nalazi na sjeveru (“Settentrione”) a ne na istoku.



132

Pokazatelj promjene vrijednosnih stajaliπta prema
Osmanskom Carstvu nisu samo pozitivno konotirani
atributi, nego i vrijednosno neutralan diskurs s domi-
nantnom informativnom funkcijom. Tako veÊ u oæuj-
ku 1807. Kraljski Dalmatin objavljuje tekst bez naslo-
va, ali indikativna poËetka ‡ “Za nauËiti i ugoditi nike
od naπih ©tioca mislimo da ovdi pada lipo vrime u
opÊeno kazati njim MoguÊstvo Cara Turskoga...” ‡
koji donosi statistiËke informacije o Osmanskom
Carstvu: o broju stanovnika, vojnika, brodovlja; po-
datke o dræavnom budæetu i dugu (KD, 13, 102-103).
VeÊ u djelomice citiranoj prvoj reËenici stoji da su ti
podaci preuzeti iz “Giornale dell’Impero, Foglio
francese”. Tom neutralnom tipu diskursa pripada,
naravno, najveÊi dio tekstova o Osmanskom Carstvu
u Kraljskom Dalmatinu, Ëak i kada je rijeË o ratnim
vijestima koje su se neposredno ticale francuskih
interesa.11

U novinama namijenjenim preteæito konzerva-
tivnoj katoliËkoj sredini, kako se obiËno zamiπlja i
opisuje Dalmacija s poËetka 19. stoljeÊa, moæda je
najzahtjevnija zadaÊa, kad je u pitanju promjena
vrijednosnog statusa Osmanskog Carstva, bila otupiti
vjerske predrasude, u ovom sluËaju viπestoljetni anti-
muslimanski osjeÊaj. U ulomcima dvaju tekstova mo-
gu se prepoznati takvi ideologemi vjerske snoπljivosti.
Prvi je objavljen u travnju 1807. a odnosi se na vaænost
vjerskih simbola u osmanskim vojnim pohodima:

Barjak Muhameda kojega Turci dræe kako sveta jest
vaskolik zelen. Oni viruju da ovi barjak bio je prinesen
Muhamedu od Anela Gabrijela kako bilig stanoviti
od slavodobiÊa suproÊ svimi nevirnim [“infedeli”].
Kada Car ali Vezir iu na vojsku, Turci nose sobom
ovi Barjak s Alkoranom i odiÊam [“abito”] njihova pro-
roka: sve ovo zatvoreno stoji u jednoj zlatnoj kutiji
koju poteæe jedna deva aliti kamila. Kade se zavræe
boj, stoji uzdignut barjak Muhameda, ali mnogo
podaleko, neka ovi dragocjeni ostanci [“preziose reli-
qiuie”] ne ostanu u rukam od nevirnih ako po nesriÊi
Turci ne bi ostali slavodobitni. (KD, 1807, 14, 110)

Taj afirmativan diskurs o muslimanskim sveti-
njama korespondira s ranonovovjekovnom ustaljenom
predodæbom o turskoj/muslimanskoj postojanosti u
vjeri, πto se, kako je veÊ istaknuto, Ëesto tumaËi kao
postupak indirektne kritike krπÊanskog zapuπtanja
vjerskih naËela. Ulomak je zanimljiv i iz naratoloπko-
-aksioloπke vizure: u njemu su s jedne strane prisutni
jasni signali pripovjedaËeve distanciranosti od pred-
meta (oznaka Turci i pripadajuÊe zamjenice u treÊem
licu mnoæine), ali i signali vrijednosne identifikacije
s predmetom (atribut nevirni, koji se oËigledno odnosi

na krπÊane, zatim sintagma dragocjeni ostanci te pri-
loæni izraz po nesriÊi).12

Motivska veza zastave i vjere pojavljuje se u joπ
jednom ulomku, sadræanom u inaËe imagotipski vrlo
potentnom Ëlanku “Vladoznanje” (“Politica”). U du-
æem komentaru o pozitivnim posljedicama prisutnosti
neprijateljske engleske sile na Levantu autor Ëlanka
zakljuËuje sljedeÊe:

Inglezi uËiniπe da ova moÊ promini se u jedno uvito-
vanje slobodno, nerazdriπljivo, i koje baca nastranu
svaku opazu bogoπtovnu [“alleanza franca, indisso-
lubile e superiore a tutti i pregiudizi religiosi”] koja
bijaπe dosad zapriËila da Turci ne vojuju pod istim
barjacim od Franceza. Ovo uvitovanje, ËineÊi Turcim
koristnu hrabrenost naravsku [“rendendo utile il valore
naturale agli Ottomani”], podava ovome velikom kipu
duh koji mu pomanjkavaπe. (KD 1807, 19, 151-152)

Vjerska snoπljivost, tj. uklanjanje vjerskih predra-
suda koje se u prethodnom ulomku moglo tumaËiti
kao njegov implicitan sadræaj (ideologem), ovdje je
eksplicitan atribut novog Osmanskog Carstva osnaæe-
nog francuskim savezniπtvom. To Êe savezniπtvo ne-
izravno biti potvrivano svakom vijeπÊu o osmanskom
otporu engleskoj floti u Sredozemlju, kakvima vrvi
Kraljski Dalmatin, a katkad Êe se Ëitatelje na nj i
izravno podsjeÊati. (KD 1808, 19, 146; 1808, 35, 277)
Da nije rijeË samo o vojno-interesnom savezu nego i
o prihvaÊanju zajedniËkih civilizacijskih vrijednosti
Ëitatelje je trebao uvjeriti Ëlanak, opet pod naslovom
“Vladoznanje”, gdje se poslije uvodnoga komentara
donosi prijevod sluæbenoga turskog dokumenta kojim
se grËkim pomorskim trgovcima, osmanskim podloæ-
nicima, velikoduπno opraπta prijelaz pod rusku zaπtitu
uzrokovan nekim zlouporabama osmanskih kapetana
i carinika; sve to, naravno, uz uvjet da se odmetnici
vrate pod sultanov stijeg. (KD 1807, 23, 182-184)

Dosad istaknuti atributi Osmanskog Carstva aso-
ciraju njegovo pribliæavanje vrijednostima napoleon-
ske Europe. U povijesti Osmanskog Carstva prva dva
pokuπaja njegove europeizacije vezuju se uz imena
sultana Selima III. (1789-1807) i Mahmuda II. (1808-
-1839). O modernizacijskim nastojanjima potonjeg u
hrvatskoj Êe pisanoj kulturi svjedoËiti Ilirske narodne
novine,13 a vladavina prvog tek se malim dijelom,
bolje reÊi samo zavrπnom fazom agonije i svrgavanja,
preklapa s izlaæenjem Kraljskog Dalmatina. Tako se
Selim III. u hrvatskom dijelu zadarskog periodika prvi
put pojavljuje tek u jednoj reËenici pri kraju veÊ spo-
menutoga statistiËkog Ëlanka “Za nauËiti i ugoditi nike
od naπih ©tioca”: “Sadaπnji Car zove se Selim III.

11 Moja je analiza obuhvatila sve Ëlanke u kojima sam kao
motiv ili temu detektirao Osmansko Carstvo. RijeË je o ukupno
106 Ëlanaka, od Ëega je 81 pisan hrvatskim i talijanskim jezikom,
a 25 samo talijanskim jezikom. Pritom sam vrijednosne konotacije
primijetio u 37 hrvatskih Ëlanaka i 15 talijanskih Ëlanaka koji
nemaju hrvatske pandane.

12 Pri preuzimanju Ëlanaka iz stranih izvora uredniku i
prevoditelju Kraljskog Dalmatina katkad je promaklo i tue
identifikacijsko prvo lice mnoæine: primjerice, rusko veÊ u drugom
Ëlanku u kojemu se spominje Osmansko Carstvo (KD, 1806, 12,
90) i u jednom Ëlanku o rusko-turskim sukobima (KD, 1807, 353-
354), austrijsko u jednom dopisu iz BeËa o stanju austrijske vojske
na osmanskoj granici (KD, 1808, 13, 99).

13 DukiÊ, 2008.



133

koji kraljuje Êa od godine 1789, i koji nastoji na posle
od Kraljevine puno veÊe nego su obiËajni oni Samo-
vladaoci”. (KD, 1807, 13, 103) Selimovo svrgnuÊe
bit Êe detaljno opisano u duæem talijanskom Ëlanku
“Relazione della catastrofe di Selim III. ed elevazione
al trono di Constantinopoli di Mustafa IV.” (KD, 1807,
26, 201-203), πto ga je uredniπtvo u skraÊenom hrvat-
skom prijevodu objavilo na kraju sljedeÊeg broja. U
talijanskom se tekstu kao uzroci pobune navode Seli-
mova reforma vojske po europskom uzoru, ali i njego-
va neplodnost (“fisica impotenza”). Spominje se i
unutarnja oporba francusko-osmanskom savezu, dra-
matiËno se opisuje kako je Mustafa poπtedio Selimov
æivot te naposljetku istiËe da unatoË promjeni na prije-
stolju Carstvo nastavlja rat s Englezima i Rusima.
Neπto kasnija Selimova smrt, ovaj put u vrijeme pobu-
ne protiv njegova nasljednika i neÊaka Mustafe IV,
bit Êe ukratko opisana i na hrvatskom jeziku, prema
jednom dopisu iz Travnika14 od 12. kolovoza 1808:

Novo vladoznano prominjenje [“Nuova rivoluzione”]
u dvoru od Carigrada, uzrokovano od suneÊenja
[“anarchia”] koje odavno razdire Tursko Carstvo
[“l’impero Ottomano”].

Turci pokle baciπe Selima s pristolja, kajuÊi se po niki
naËin od onoga πto bijahu uËinili, zamisliπe postaviti
ga iznova na pristolje. Puk od Carigrada, to jest jedan
veliki dio janjiËara, ukazaπe ovu misao na najbistriji
naËin. NemoguÊi od ovoga viπe sumljiti, Sultan Musta-
fa otide on isti prikazati otrovanu Ëaπu Selimu, kojega
bijaπe do onoga dneva ostavio u æivotu.

Selim popio je smrt; ali oni koji bijahu se uzbunili na
njega, buduÊi doznali ovi dogaaj, silovaπe Mustafu
da pusti pristolje svom mlaem bratu koji neima nego
dvadeset i πest godiπta.

Glasoviti Mustafa Barjaktar bio je imenovan za Veli-
kog Vezira i prvi plod njegove oblasti bila je smrt sviju
sluæitelja i istoga Seislama, koji bijaπe jedan od glavara
Vire Muhamedove. (KD, 1808, 36, 286)

Tako Êe oliËenje Selimove reformsko-moderni-
zacijske politike, a time i svojevrsnu metonimiju
Osmanskog Carstva u cjelini, Ëitatelji Kraljskog
Dalmatina dobiti u liku njegova “osvetnika”, Mustafa-
-paπe Bayraktara (Alemdar Mustafa-paπa, u KD
“Barjactar”).15 Taj ajan u RuπËuku (danas Ruse u Bu-
garskoj), roen 1765. u Hotinu, gradu koji je stoljeÊe
ranije bio snaæna poljska utvrda prema Osmanskom
Carstvu i mjesto dviju slavnih osmansko-poljskih bita-

ka (1621. i 1673), prvi se put spominje u Kraljskom
Dalmatinu u kontekstu vijesti s osmansko-ruskog bo-
jiπta na Dunavu:

Mustafa Barjaktar kaæe se hrabren i pomnjiv [“mostra
intrepidezza ed attività”]; prijimlje u Rotπuk [Rotschuk]
obitili koje biæe i vidi se da se ne straπi da Moskovci
imaju projti priko Dunava. (KD, 1807, 8, 58)

I sljedeÊa vijest pripada istom kontekstu: govori
o pobjedi Bayraktara u bici s Rusima kod Vidina, u
kojoj je “ufatio [...] sedam stotina suæanja, pet Topova,
dva Stijega [“stendardi”], dva barjaka [“bandiere”] i
jednu trumbetu”. (KD, 1807, 13, 102) Poslije vijesti
o smrti Selima III., sadræanih u spomenutom, za
Kraljski Dalmatin izrazito dugaËkom talijanskom
izvjeπtaju, njegovi Ëitatelji saznat Êe o Bayraktaru
najprije kako je sa svojom vojskom uπao u Bukureπt
(KD, 1807, 31, 245), a zatim i da je poslije ubojstva
velikog vezira u Vlaπkoj, on preuzeo njegovu funkciju
te da su mu “dopuπtena prostranija mogustva” [“i
posteri più estesi”] (KD, 1807, 34, 266).16 I u slje-
deÊem se godiπtu joπ jednom javlja o njegovim
akcijama oko obrane osmanskih gradova na Dunavu
od napada Rusa (KD, 1808, 21, 161), da bi u narednoj
vijesti njegovo ime veÊ bilo povezano s dogaajima
u Istanbulu u vrijeme pobune protiv sultana Mustafe
IV., πto je ovdje veÊ navedeno. (KD, 1808, 36, 286)
Prvi Ëlanak o Bayraktaru u funkciji velikog vezira go-
vori o njegovim nastojanjima oko reforme vojske te
predvia moguÊnost sukoba s janiËarima:

Mustafa Barjaktar podloæio se je uzeti dostojanstvo
velikoga vezira i kaæe mnogo nastojanja. On ne dopuπta
janjiËarom mnogo prijaznosti i govori se da hoÊe da
njimi podade jedno novo obiliËje. Za n[e] straπiti se od
njih on jest sakupio okolo Carigrada veliki broj vojske
u koju se moæe pouzdati. Radi toga moæe se Ëekati
vrhu ovoga poglavja koji veliki dogaaj. (KD 1808,
42, 335)

Pohvalnim se tonom piπe i o brizi novoga velikog
vezira za normalizaciju æivota u Istanbulu poslije
svrgnuÊa Mustafe IV. i ustoliËenja Mahmuda II:
“Veliki Vezir Mustafa Barjaktar, zabavlja se s najve-
Êom srdËenostju i pomnjom [“col più grande ardore e
colla più grande energia”] za Ëiniti daj bude sve mirno
u gradu i na okolo njega, i da se hrana prodaje na
dobru cinu”. (KD 1808, 45, 355) U drugom Ëlanku
istog broja poslije vijesti o vezirovim pripremama za
rat s Rusima, unutar istog ulomka gradi se kompleksni
image Bayraktara kao okrutnog prosvjetitelja koji red
zavodi drastiËnim kaznama i modernim tumaËenjem
vjere:

Mustafa Barjaktar nasliduje svoja iziskovanja za otkriti
sve one koji su bili na kojigod naËin dionici smrti
Selima Cara. Oni koji se poznaju dionici odma su osu-

14 Kraljski Dalmatin povijesno kolidira s AndriÊevom Trav-
niËkom hronikom. Dopisi iz Travnika vjerojatno su nastali u ta-
moπnjem francuskom konzulatu. U Ëlancima zadarskih novina
mogu se prepoznati neki motivi grae AndriÊeva romana: prvi
prijam francuskoga konzula kod bosanskog vezira (KD, 1807, 13,
102), oËekivanje dolaska austrijskoga i ruskoga konzula (KD, 1808,
11, 84), dolazak novoga bosanskog vezira Ibrahim-paπe, njegov
susret s francuskim konzulom, izrazi vezirova poπtovanja Napo-
leona i mrænje prema Englezima (talijanski tekst, KD, 1808, 21,
165-166).

15 Mustafa-paπa Bayraktar nije naveden u “Predmetnom kaza-
lu” Knjige o Kraljskom Dalmatinu.

16 Ta vijest nije u skladu s historiografskim podacima prema
kojima Bayraktar preuzima funkciju velikog vezira poslije svrga-
vanja sultana Mustafe IV. (Matuz, 1992: 133), kako stoji i u jednom
kasnijem, ovdje veÊ citiranom Ëlanku (KD, 1808, 36, 286).



134

eni na smrt. Govori se da za ovi uzrok bilo je utopljeno
dvadeset æena od seralja. Ali stanovito vezir sa svom
pomnjom zabavlja se o poslim svoga narebeniπtva
[“carica”]: s njegovom stanovitom jakoπÊu on je povra-
tio ovdi pokoj. On obsluæuje zakone od Alkorana, ali
uËi malo po malo pomrsiti ona laæiva tumaËenja koja
su od njega bila dosad uËinjena za uzrokovati uzbune.
(KD 1808, 45, 360)

Predzadnji Ëlanak o Bayraktaru, u cijelosti njemu
posveÊen, dotiËe se njegove reforme osmanske vojske
po uzoru na europske te zavrπava dramatiËnom naja-
vom obraËuna konzervativne i moderne struje:

Mustafa Barjaktar nahodi se sada u mnogo pogibilnih
okolostancah [“circostanze”]; njegova sriÊa i druge
okolostance Ëiniti Êe poznati hoÊe li on biti dostojan
ostati za uspomenu u zgodopisu ili hoÊe li potamniti u
Ëas njegovo veliËanstvo. (KD 1808, 48, 382)

Joπ Êe se jednom pri kraju godiπta 1808. pisati
kako u Bayraktarevu vladanju ima “mnogo jakosti i
mnogo srdËenosti” [“molto vigore e molta energia”],
da bi vrlo brzo, veÊ pri poËetku 1809. godine, stigao
odgovor na pitanje s kraja prije citiranog Ëlanka. U
vijest o Bayraktarovoj smrti utkana je i konaËna ocjena
njegove vlasti pa Ëlanak koji funkcionira kao svoje-
vrsni nekrolog navodim u cijelosti:

Barjaktar, novi Vizir, koji od 29. Srpnja kraljevaπe
[“regnava”] Carstvo pod imenom od Mahmuda II.,
kojega on bijaπe postavio na pristolje; koji hotijaπe obo-
riti mogustvo i okolost [“la potenza e l’orgoglio] od
janjiËara, postavljajuÊi na njihovo misto jednu vojsku
na Europejsku; koji svimi poslim bijaπe ukazao jednu
Êud srdito kripku [“un carattere di feroce energia”],
ovi Ëovik propao je i poginuo. Na 14. Studenoga janji-
Ëari uzbunjeni razbili su u gradu novu vojsku, a na dan
15. posvojili su Seralj [“Serraglio”]. Barjaktar pokle
je uËinio zadaviti Mustafu IV. kojega bijaπe bacio s
pristolja i zatvorio, Ëinio je poletiti po aeru svoju istu
palaËu sobom zajedno, dajuÊi oganj baËvicam praha
koji se u njemu nahoahu. Vas Carigrad nahodi se u
smutnji, u saæganju, u uzbuni: joπte se ne zna niπta od
Sultana Mahmuda. (1809, 3, 23)

Danas se dobro zna da je Mahmud II. ‡ kojeg je
upravo Bayraktar u zadnji Ëas spasio od ubojica πto
ih je Mustafa IV. bio poslao na brata, a koji Êe opet
sam biti posljednja ærtva osmanskih dinastiËkih brato-
ubojstava iz dræavnih razloga, Ëega se dotiËe i upravo
navedeni Ëlanak ‡ uglavnom dovrπio pa i proπirio mo-
dernizacijske planove svog strica Selima III.17 Voj-
niËke vrline (hrabrost, junaπtvo, srËanost), uz privr-
æenost modernizaciji osmanske vojske po uzoru na
europske temeljni su atributi Bayraktara, ali i osman-
skog prostora uopÊe u Kraljskom Dalmatinu. I dok je
za potonji atribut nuæna personalizacija, onaj prvi
Ëesto se pridaje anonimnoj osmanskoj vojnoj sili:
“uficijali turski teπko jesu uægani” / “L’uffizialità

ottomana è animatissima” (KD, 1807, 6, 43); “srdËe-
nost i nastojanje” / “zelo ed energia” (KD, 1807, 18,
137); “[Car] oprio se je hrabrenim junaπtvom i tolikom
snagom” / “[la Porta] con coraggiosissima risolutezza
opprosto una sì vigorosa resistenza”, “hrabrenost
naravska” / “il valore naturale” (KD, 1807, 19, 151);
“braneÊi se Turci junaπki” / “una brava resistenza”.
(KD, 1807, 25, 199) PrimjeÊuje se ipak da se svi
navedeni eksplicitni atributi osmanskog junaπtva po-
javljuju u istom, drugom godiπtu izlaæenja Kraljskog
Dalmatina.

Bayraktarova “srdita Êud” iz posljednjega duæeg
citata u znaËenjskoj je vezi s aksioloπki obojenim poj-
mom “nepristajna suneÊenja“ (“continue dissensioni”)
iz prvog citata ovog teksta. Svrgavanja i ubojstva
dvaju sultana i dvaju velikih vezira u samo dvije godi-
ne povijesne su Ëinjenice iz vremena izlaæenja Kra-
ljskog Dalmatina i one se na stranicama tog periodika
nisu skrivale. Uzrok svih nemira u Osmanskom Car-
stvu u Kraljskom Dalmatinu traæi se u konzervativnoj
politiËkoj struji koja se opire modernizacijskim nasto-
janjima Selima III. i Mustafa-paπe Bayraktara, kako i
stoji u jednom od prvih Ëlanaka koji se dotiËe te teme,
a odnosi se na vrijeme poslije svrgavanja reformskog
sultana: “Temelj poglaviti za ne reÊi jedini varhu koga
naslonjeno jest sadaπnje suneÊenje (“rivoluzione”)
jesu obiËaji stari, kojih bi se hotilo povratiti na njihovo
parvanje stanje”. (1807, 33, 257) U Kraljskom Dal-
matinu mogu se naÊi vijesti i o drugim pobunama u
Osmanskom Carstvu, uglavnom o sukobima meu
janiËarima i lokalnim, provincijskim paπama, pisane
vrijednosno neutralnim izvjeπtajnim stilom. (KD,
1807, 47, 370-371; 1808, 12, 93) Ipak, veÊina Ëlanaka
o unutarnjim nemirima izravno je povezana sa suko-
bima dviju politiËkih struja Carstva, a pritom se, Ëak
i kad su Ëlanci pisani neutralnim izvjeπtajnim stilom,
dobro znalo koju stranu podupire napoleonski Kraljski
Dalmatin. Za razliku od atributa vojniËkog junaπtva,
atributi unutarnjih sukoba prevladavaju u treÊem i
Ëetvrtom godiπtu (KD 1808, 36, 286; 1808, 2, 335;
1808, 45, 355 i 360; 1809, 3, 23;1809, 5, 36-37; 1809,
15, 122), a neki su Ëlanci o toj temi objavljeni samo
na talijanskom jeziku. (KD, 1807, 25, 199; 1807, 33,
264; 1809, 9, 69; 1809, 10,74; 1809, 12, 90)

III. Izbor i vrijednosna obojenost atributa pre-
dodæbe o Osmanskom Carstvu u Kraljskom Dalma-
tinu proizlazi iz Ëinjenice da su Osmansko Carstvo i
Napoleonova Francuska izmeu 1807. i 1812. bili u
politiËkom protuengleskom i proturuskom savezu.
Stoga u toj predodæbi, prvi put u povijesti predo-
Ëavanja osmanskog prostora u hrvatskoj knjiæevnoj
kulturi, dominiraju pozitivni atributi: junaπtvo, posto-
janost u vjeri (bogobojaznosti) i modernizacija/euro-
peizacija (savezniπtvo s jednom europskom silom,
preustroj vojske, racionalna i tolerantna vlast). Na
drugoj strani aksioloπke osi nalazi se samo atribut
unutarnjih nemira, koje prevoditelj na hrvatski naj-17 Matuz, 1992: 138-139; Aksan, 2006.



135

ËeπÊe oznaËava rijeËju “suneÊenje”.18 U Kraljskom
Dalmatinu nema aluzija na Osmanlije kao povijesne
porobljivaËe (osvajaËe) krπÊanskog prostora, a vrlo
je malo motiva osmanske okrutnosti prema krπÊanima,
πto su njihovi dominantni atributi u predmodernoj
epohi hrvatske knjiæevne kulture.19

I premda je u predodæbi o Osmanlijama u Kralj-
skom Dalmatinu puno toga novo, prevoditelji Ëlanaka
na hrvatski jezik uvelike su se oslanjali na stariju
tradiciju diskursa o osmanskom prostoru. To se naj-
prije uoËava u neutralnim imenovanjima: Osmanlije
su uvijek “Turci”, njihova dræava najËeπÊe “Turska”,
a njihov vladar znatno ËeπÊe “car” nego “sultan”.
Aksioloπki obojeni atributi iz semantiËkog polja rat-
niËke vjeπtine (junaπtva) bogato su zastupljeni u sta-
rijoj tradiciji, a zanimljivo je kako je za njima prevo-
ditelj katkad posezao i u sluËajevima kad je izvornik
bio doduπe na pozitivnom aksioloπkom polu, ali
semantiËki neodreen. Tako je talijanska reËenica “La
comparsa degl’ Inglesi non ha fatto che scoprirgli i
suoi mezzi, e risvegliare la sua energia.” ovako pre-
vedena: ”Doπastje od Inglesa nije uËinilo drugo neg
Ëiniti njemu poznati svoju snagu i probuditi njegovo
junaπtvo.” (KD, 1807, 19, 151; isticanja moja)

OpÊi imagotipsko-aksioloπki status Osmanskog
Carstva ne moæe se precizno odrediti ËetveroËlanom
klasifikacijom D.-H. Pageauxa: Osmansko se Carstvo
ne doæivljava vrijednim oponaπanja (manija), ali nije
(viπe) ni izvor straha i mrænje (fobija), nije ni ravno-
pravan sudionik kulturne razmjene (filija), a o pot-
punom ulasku u jedinstven napoleonsko-francuski
novi poredak (unifikacija) nisu mogli sanjati ni najop-
timistiËniji geopolitiËki stratezi ni najgorljiviji zago-
vornici korzikanskoga genija.20 Osmansko je Carstvo
Kraljskog Dalmatina dovoljno veliko, moÊno i identi-
tetski razliËito da ne moæe biti jednostavno anektirano,
a opet, iz napoleonske civilizacijske vizure, dovoljno
slabo i zaostalo da ne moæe biti ravnopravan sudionik
kulturnog dijaloga. RijeË je dakle o eurocentriËnom i
kolonizacijski nadmoÊnom pogledu na prostor koji
ipak ne moæe biti tako lako koloniziran. Ideoloπko
polaziπte takvoga dihotomnoga geokulturnog mapira-
nja dobro otkriva jedan komentar moguÊega marokan-
sko-engleskog saveza: “[...] ali nije stvar nerazloæita
i Ëudnovata da Inglezi odbaËeni od sviju naroda
uljudnih [“popoli civilizzati”], iπtu ulisti u uvjetovanje
s kraljevinam barbareskim [“potenze barbaresche”]”
(KD, 1808, 34, 270; isticanje moje).

Time je iscrpljeno iπËitavanje bitnih obiljeæja
predodæbe o Osmanskom Carstvu u Kraljskom Dal-
matinu. Ona je, naime, tek jedna od predodæbi geokul-
turnih prostora reprezentiranih u tom periodiku. Njezi-

no bi se potpunije znaËenje unutar prvih novina na
hrvatskom jeziku moglo dobiti tek unutar njihova cje-
lokupnog imaginarija, a to znaËi u odnosu prema dru-
gim sliËnim imagotemama, prema predodæbama o
francuskom, ruskom, engleskom i drugim vaænim
geokulturnim prostorima Kraljskog Dalmatina.

18 Akademijin RjeËnik hrvatskoga ili srpskog jezika (XVIII,
1959-1962, str. 16) navodi samo znaËenje ‘obrezivanje’.

19 Iznimka je jedna crtica o nasilju Osmanlija nad srbijanskom
rajom u inaËe vrlo kritiËkom prikazu neke ruske knjige o povijesti
i geografiji Srbije (KD, 1808, 48, 381-382).

20 Usp. Pageaux, 2009: 142-144.

IZVORI

Kraljski Dalmatin = Il regio Dalmata: 1806-1810:
pretisak, I-IV. Ur. T. MaπtroviÊ. Zagreb ‡ Zadar: Erasmus
naklada, Nacionalna i sveuËiliπna knjiænica; SveuËiliπte u
Zadru, Odjel za informatologiju i komunikologiju. 2006-
2007.

Kraljski Dalmatin = Il regio Dalmata: 1806-1810:
pretisak, Peti svezak, Knjiga o Kraljskom Dalmatinu. Ur.
T. MaπtroviÊ. Zagreb ‡ Zadar: Erasmus naklada, Nacionalna
i sveuËiliπna knjiænica; SveuËiliπte u Zadru, Odjel za infor-
matologiju i komunikologiju. 2011.

LITERATURA

Aksan, Virginia. 2006. “War and peace”. U: The
Cambridge History of Turkey. Vol. 3, The Later Ottoman
Empire, 1603-1839. Ur. N. S. Faroqhi. Cambridge, UK:
Cambridge University Press, 81-117.

DukiÊ, Davor. 2004. Sultanova djeca: Predodæbe Tura-
ka u hrvatskoj knjiæevnosti ranog novovjekovlja. Zadar:
Thema.

DukiÊ, Davor. 2008. “Dvije ilirske Turske: Imagoloπki
pogled na Novine i Danicu od 1835. do 1839.” U: isti, Tema-
toloπki ogledi. Zagreb: Hrvatska sveuËiliπna naklada, 96-
-109.

Leerssen, Joep. 2009. “Retorika nacionalnog karaktera:
programatski pregled”. U: Kako vidimo strane zemlje: Uvod
u imagologiju. Ur. D. DukiÊ, Z. BlaæeviÊ, L. PlejiÊ Poje, I.
BrkoviÊ. Prev. I. BrkoviÊ. Zagreb: Srednja Europa, 99-124.
[izvornik: “The Rhetoric of National Character: A Pro-
grammatic Survey”. Poetics today 21 (2000), 2: 267-292]

Matuz, Josef. 1992. Osmansko Carstvo. Prev. N. Moa-
Ëanin. Zagreb: ©kolska knjiga.

Pageaux, Daniel-Henri. 2009. “Od kulturnog imagi-
narija do imaginarnog”. U: Kako vidimo strane zemlje:
Uvod u imagologiju. Ur. D. DukiÊ, Z. BlaæeviÊ, L. PlejiÊ
Poje, I. BrkoviÊ. Prev. S. ©oπtariÊ. Zagreb: Srednja Europa,
125-150. [izvornik: “De l’imagerie culturelle à l’imagi-
naire”. U: Précis de littérature comparée. Ur. P. Brunel i
Yves Chevrel. Paris: Presses Universitaires de France, 1989,
133-161]

©imunkoviÊ, Ljerka. 2007. “Kraljski Dalmatin i pro-
blemi prevoenja”. U: Kraljski Dalmatin ‡ 200 godina
zadarskog i hrvatskog novinarstva u europskom kontekstu.
Zbornik radova s meunarodnog znanstvenog skupa, Zadar,
12-13. srpnja 2006. Ur. N. ZgrabljiÊ Rotar. Zadar: Sve-
uËiliπte u Zadru, Odjel za informatologiju i komunikologiju,
255-266.



136

SUMMARY

“TEMPER OF FEROCIOUS ENERGY”: THE
OTTOMAN EMPIRE IN KRALJSKI DALMATIN

Kraljski Dalmatin/ Il Regio Dalmata (1806-
1810), the official gazette of the French authorities in
Dalmatia was also the first Croatian newspaper in the
province. That is so notwithstanding the case that the
newspaper was bilingual, that the Croatian contribu-
tions were translated from Italian, often with dubious
skill, and that a part of Italian articles, especially to-
wards the end of the paper’s print remained untrans-
lated, all of which somewhat mars the importance of
Kraljski Dalmatin for the history of Croatian culture.
The paper carries a great importance for a history of
images of the Ottoman Empire in Croatian culture—
it is in it that for the first time a predominantly posi-
tive image of that geo-political space is articulated.

The reasons for this should be sought primarily
in the political and military alliance between France
and the Ottoman Empire (1807-1812), and only in
the next instance in a generally liberal spirit of the
Napoleonic authorities. The paper therefore must re-
peatedly affirm the Ottoman allegiance to the alliance,
then the Ottomans’ courage in fighting the common
enemy, the British and Russians, and highlight the

efforts by  the Ottoman government to reform the army
according to the European model. In the articles the
traditional Christian attributions of the Ottomans as
oppressors  / invaders of Christian spaces and viola-
tors of Christian subjects are missing, but what is
present is a traditionally affirmative attribution of the
Muslim persistance in faith (faithfulness). The only
negative modifier in the image of the Ottomans is a
domestic political instability which was confirmed by
a good number of historical and political arguments
(the death of two sultans and two viziers from 1807
to 1808). Such events are given scant coverage in
Kraljski Dalmatin, are reported on in a neutral ex-
pository style, or it is the case that the culprit is sought
in a conservative political strain of the Ottoman Em-
pire. The face of Europeanization as well as tradi-
tional Ottoman values is the person of reformist vi-
zier Mahmud-pasha Bayraktar. When taken as a
whole, however, the attitude of Kraljski Dalmatin
towards the Ottoman Empire is marked by mixed re-
actions evincing a sense of superiority and moderate
respect.

Detalj naslovne stranice broja Kraljskog Dalmatina iz lipnja 1807.
u kojem se samo na talijanskom jeziku izvjeπtava o svrgnuÊu sultana Selima III.



137

DubrovaËki mladiÊi jezika: studenti osmansko-
-turskoga u vrijeme DubrovaËke Republike

Pregledni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Vesna MIOVI∆
Zavod za povijesne znanosti HAZU u Dubrovniku

Godine 1458. DubrovËani su poËeli plaÊati haraË
Osmanlijama. Otada su dvojica plemiÊa, takozvani
“poklisari haraËa”, jednom godiπnje putovali u Istan-
bul. PoËetkom 18. stoljeÊa, sultan je DubrovËanima
dopustio da haraË plaÊaju svake treÊe godine, pa su i
poklisari, sve do sloma Republike 1808, putovali tim
ritmom.1

UobiËajene duænosti poklisara bile su predaja
haraËa, audijencija sultanu, velikom veziru i ostalim
vezirima Porte. Osim toga, rjeπavali su i tekuÊe, kon-
kretne probleme koji su se Ëesto ticali zaπtite dubro-
vaËkih povlastica dobivenih od sultana. Recimo, du-
brovaËki podanik nije smio pasti u osmansko ropstvo,
a to se ipak stalno dogaalo. DubrovaËki su trgovci
imali Ëitav niz povlastica na osmanskom tlu, a osman-
ski carinici i ostali sluæbenici su ih stalno krπili. Dubro-
vaËki konzulat u Istanbulu je osnovan tek 1688, tako
da su poklisari dotad obavljali i konzularne duænosti.

Jasno, DubrovËanima je za sve te poslove trebao
prevoditelj ‡ dragoman. Prvih desetljeÊa uglavnom
su se oslanjali na dragomane Porte,2 katkad i na dra-
gomane Firenze,3 πto se smatralo privremenim rjeπe-
njem jer je jedino domaÊi Ëovjek mogao biti osoba
od povjerenja. Svim europskim zemljama koje su kon-
taktirale s Osmanlijama, bilo je jasno da je πkolovanje
domaÊih ljudi jedini pravi put. Na primjer, MleËani
su od 1551. dræali πkolu u svom konzulatu u Istanbulu.
Nije im bilo lako naÊi mladiÊe spremne otiÊi u nepo-
znati svijet, i to na samom poËetku svladavanja triju
jezika, osmansko-turskog, arapskog i perzijskog. Mle-
taËki diplomati i baili u viπe su navrata napominjali
da takav sustav nije dobar i da bi bilo bolje da se mla-

diÊi prvih godina πkoluju kod kuÊe u Veneciji. U 18.
stoljeÊu je bilo nekoliko pokuπaja da se tamo otvori
πkola, ali nijedan nije urodio plodom.4

Osim na Porti, dragoman je DubrovËanima trebao
i za vrlo Ëesta poslanstva dostojanstvenicima u susjed-
noj Hercegovini i Bosni, te za rad u takozvanoj Tur-
skoj kancelariji u Dubrovniku, u kojoj su arhivirani i
prevoeni osmanski spisi. Za sve te poslove, ponaj-
prije za one u Dubrovniku, trebala je ozbiljna drago-
manska sluæba, pa je vlada u 16. stoljeÊu poËela tra-
æiti mlade ljude spremne za studij osmansko-turskog
jezika.

HODÆA U DUBROVNIKU

Godine 1566. jedan neimenovani hodæa iz Sofije
ponudio se da Êe doÊi u Dubrovnik i pouËavati zainte-
resirane mlade ljude. Senatori su mu poruËili da ga s
nestrpljenjem oËekuju i da πto prije krene na put.5

Pronalaæenje i dovoenje uËitelja, takozvanog hodæe
u Dubrovnik kasnije se spominje viπe puta, a najËeπÊe
u prvoj polovini 17. stoljeÊa. Uvijek se naglaπavalo
da on mora biti “dobrog vladanja i lijepog dræanja”, a
u nekoliko navrata (1605, 1615) izriËito su traæeni
krπÊani ili Armenci.6

Malo je konkretnih podataka o hodæama, tako da
ni imena veÊine njih nisu poznata. Zna se da su pokli-
sari 1618. u Istanbulu pregovarali s Mehmed-Ëele-

1 Godine 1458. DubrovËani su za haraË platili 1500 cekina.
Nakon toga, sultan Mehmet OsvajaË je stalno poveÊavao iznos
haraËa, koji se tek dolaskom sultana Bajazita II. ustalio na 12.500
zlatnika godiπnje. Od poËetka 18. stoljeÊa do sloma Republike
1808, DubrovËani su isti iznos plaÊali svake treÊe godine (Toma
PopoviÊ, Dubrovnik i Turska u XVI veku. Beograd: Srpska knji-
æevna zadruga, 1973: 249-255. Vesna MioviÊ, DubrovaËka Repu-
blika u spisima osmanskih sultana. Dubrovnik: Dræavni arhiv u
Dubrovniku, 2005: 137-140).

2 Dræavni arhiv u Dubrovniku (dalje: DAD) Acta Consilii
Rogatorum (dalje: Cons. Rog.), serija 3, sv. 43, f. 117v (godina
1537); sv. 46, f. 182v (1543).

3 Cons. Rog. sv. 26, f. 263v (godina 1496); sv. 30, f. 85 (1505).

4 Opπirnije o mletaËkim mladiÊima jezika: Francesca Luc-
chetta, “Un progetto per una scuola di lingue orientali a Venezia
nel settecento.” Quaderni di Studi Arabi 1 (1983): 1-28. Ista, “Una
scuola di lingue orientali a Venezia nel settecento: il secondo
tentativo.” Quaderni di Studi Arabi 2 (1984): 21-61. Ista, “L’ultimo
progetto di una scuola orientalistica a Venezia nel settecento.”
Quaderni di Studi Arabi 3 (1985): 1-43. Ista, “Lo studio delle lingue
orientali nella scuola per dragomanni di Venezia alla fine del XVII
secolo.” Quaderni di Studi Arabi 5/6 (1987/8): 479-498. Ista, “La
scuola dei ‘giovani di lingua’ veneti nei secoli XVI e XVII.”
Quaderni di Studi Arabi 7 (1989): 19-40.

5 DAD, Lettere di Levante (dalje: Let. Lev.), serija 27/1, sv.
29, f. 85v.

6 Let. Lev. sv. 41, f. 26 (godina 1605); sv. 43, f. 12 (1615); sv.
47, f. 148v (1639); sv. 64, f. 98v (1682). Cons. Rog. sv. 137, f. 227
(1702); sv. 165, f. 86, 86v (1750). Fehim EfendiÊ, “Dragomani i
kancelarija turska u Dubrovniku”: Kalendar Gajret (1940): 5.



138

bijom, obeÊali mu plaÊu od 10 πkuda mjeseËno i
smjeπtaj i platili mu troπkove puta do Dubrovnika.7

PoËetkom 18. stoljeÊa u Dubrovniku je pouËavao
Omer-aga. Dræava je za najam njegova stana plaÊala
15 dukata godiπnje, a iz sluæbe je otpuπten u veljaËi
1703.8

PoËetkom 40-ih godina 17. stoljeÊa u Dubrovnik
je stigao hodæa Mustaj-Ëelebi. Ubrzo je pao u nemilost
senatora koji su na tajnoj sjednici od 28. svibnja 1644.
odluËili da ga treba liπiti æivota, i to zbog onoga πto je
izneseno u procesu koji se protiv njega vodio. Arhivski
izvori ne otkrivaju πto je toËno zgrijeπio, a moglo bi
se pretpostaviti da se za boravka u Dubrovniku bavio
πpijunaæom, na πto su vlasti bile iznimno osjetljive.
Ukratko, buduÊi da je Mustaj-Ëelebi bio osmanski
podanik, odluËeno je da ga treba tajno liπiti æivota, i
to ne davljenjem kako su neki senatori predlagali, nego
postupnim trovanjem otrovom koji Êe pripremiti du-
brovaËki lijeËnici. Dana 2. lipnja 1644. Mustaj-Ëelebi
je preminuo, otrovan pripravkom lijeËnika kirurga
Pavla Andrijinog.9

Poznato je da su dubrovaËke vlasti nabavljale sve
knjige koje su hodæe traæili.10 S tim u vezi, u Dræavnom
arhivu u Dubrovniku su pohranjene dvije poËetnice
za uËenje arapskog pisma koje su koriπtene u vrijeme
DubrovaËke Republike.11

Dnevni ritam uËenja i godiπnji odmor spominju
se samo u sluËaju kada je πkolovani dubrovaËki dra-
goman sveÊenik Ivan MrgiÊ dræao πkolu osmanskog-

turskog jezika. Senat ga je 1776. zaposlio da dvije
godine pouËava mladiÊe Miha BoæoviÊa, Ivana Oli-
vierija i eventualno joπ trojicu, s tim da ne smije zane-
mariti posao u Turskoj kancelariji. S mladiÊima Êe
raditi dva sata ujutro i dva sata poslije objeda. Jednom
mjeseËno Êe podnositi izvjeπtaj o njihovu napretku, a
odmor mu je u rujnu i listopadu.12

Mostarac Petar MiletiÊ se u oæujku 1694. obave-
zao da Êe svoga sugraanina Nikolu IvanoviÊa oko
dva mjeseca pouËavati osmansko-turski. IvanoviÊ se
zauzvrat obvezao da Êe, kad u navedenom vremenu
nauËi jezik, MiletiÊu dati komad tkanine poznate pod
nazivom saia, to jest saia veneziana.13 Mostarci su
taj ugovor registrirali u dubrovaËkom notarijatu, a
njihov primjer pokazuje da se osmansko-turski uËio i
na takav naËin.

SINOVI DRAGOMANA

Prema rezultatima dosadaπnjih istraæivanja, πkolo-
vanje dubrovaËkog mladiÊa prvi se put spominje 1558.
godine, kada je dubrovaËki Senat donio odluku da Êe
Nikoli, sinu pokojnog dragomana Petra, plaÊati studij
osmansko-turskog jezika u Istanbulu.14 Nikolin otac
Petar, punim imenom “Petar sin Boæa iz Stona”, radio
je kao dragoman od 1547. do smrti 1553/4. U nekoliko
je navrata pratio poklisare haraËa.15 Iako nema sumnje
da je poËeo kao trgovac,16 Petar se oËito dobro snaπao
u dragomanskoj sluæbi. Htio je udovoljiti i æelji Sena-
ta da dragomani za radnog vijeka izaberu mladog
DubrovËanina kojemu Êe prenijeti svoja znanja i
iskustva.17 Izabrao je dvojicu ‡ sinove Frana i Nikolu.
Godine 1554, odmah nakon oËeve smrti, Frano je bio
dovoljno obuËen za prevoenje poklisarima haraËa
na Porti, a dubrovaËke vlasti su ga smatrale osobom
od povjerenja. Umro je u Istanbulu veÊ tri godine kas-
nije.18 Tamo je na πkolovanje uskoro (1558) stigao
njegov brat Nikola. I on je bio nadaren i veÊ se kao
student uspjeπno snalazio na Porti. I on je ubrzo umro.

U proljeÊe 1563. u Istanbul su se uputili poklisari
haraËa Nikola Menze i Marin Cerva i vrlo ugledni
dragoman Marin RajkoviÊ. Bio je to put bez povratka.
Od kuge je prvi umro RajkoviÊ. Senatori su pisali
poklisarima da novopeËenoga mladog dragomana
Nikolu Petrovog smjesta poπalju u Dubrovnik jer su
im njegove prevodilaËke usluge, zbog RajkoviÊeve
smrti, hitno potrebne. Bolest je, meutim, bila bræa.

7 DAD, Diplomata et Acta, 17. stoljeÊe, sv. 1819, br. 4; sv.
1856, br. 11. Let. Lev. sv. 43, f. 156.

8 Cons. Rog. sv. 137, f. 165v, 227; sv. 138, f. 24v, 59v.
9 Zdravko ©undrica, “Otrovi u DubrovaËkoj Republici.”, u:

Tajna kutija dubrovaËkog arhiva, II. Zagreb-Dubrovnik: Zavod
za povijesne znanosti HAZU u Dubrovniku, 2009: 181, 182.

10 Let. Lev. sv. 43, f. 156.
11 DAD, Acta Turcarum, serija 75. Let. Lev. sv. 43, f. 156.
12 Cons. Rog. sv. 185, f. 66v.
13 DAD, Diversa de Foris, serija 34, sv. 127, f. 96 (zahva-

ljujem Relji SeferoviÊu na ovom podatku).

12 Cons. Rog. sv. 185, f. 66v.
13 DAD, Diversa de Foris, serija 34, sv. 127, f. 96 (zahva-

ljujem Relji SeferoviÊu na ovom podatku).
14 Let. Lev. sv. 27, f. 12v.
15 Cons. Rog. sv. 48, f. 108, 141; sv. 51, f. 127. Let. Lev. sv.

24, f. 52v-55v; sv. 25, f. 117v-119v, 197.
16 Let. Lev. sv. 23, f. 210v.
17 Cons. Rog. sv. 94, f. 40v.
18 Let. Lev. sv. 25, f. 197; sv. 26, f. 185v, 193.

Iz poËetnice za uËenje arapskog pisma
(Dræavni arhiv u Dubrovniku)



139

Nikola je umro od kuge, a uz njega i poklisar Menze
i trojica njegovih slugu.19

Do polovine 17. stoljeÊa, joπ je nekoliko dubro-
vaËkih mladiÊa pratilo stope oËeva i uæivalo povlasticu
da osmansko-turski uËe od malih nogu, u vlastitom
domu. »ini se da nitko od njih nije imao sreÊe. Senat
je 1596. prihvatio molbu Ivana, sina dragomana Paska
Ilijinog, i poslao ga na πkolovanje u Istanbul, nakon
Ëega mu se gubi trag.20 Godine 1603. na πkolovanje u
Istanbul je otiπao Ivan, sin dragomana Frana Millija.
Tamo je proveo pet godina, vratio se u Dubrovnik i
dobio posao asistenta ocu mu Franu. Potom se (1610)
zaposlio kao dragoman Republike, a Ëetiri godine
kasnije je nestao sa scene.21 Relativno kratko je radio
i sin dragomana Lovrijenca Golieba, Pavao, koji je
1651, zbog bijega iz sluæbe, osuen na smrt (o njemu
v. dalje).

STUDIJ U OSMANSKOM CARSTVU

Sinovi dragomana su nakon uËenja u Dubrovniku
iπli u Istanbul. ©to se tiËe ostalih mladiÊa jezika, neki
od njih su poËetnu fazu πkolovanja, “Ëitanje, pisanje i
sastavljanje”, prolazili s hodæom u Dubrovniku, a neki
u veÊim osmanskim gradovima. Prva faza uËenja u
Sofiji, Smirni, Plovdivu, Aleksandriji, Canei ili Jedre-
nima, u trajanju od tri godine, obiljeæje je 18. stolje-
Êa.22 Nakon toga je slijedila trogodiπnja zavrπna faza
πkolovanja u Istanbulu.23

DubrovaËki mladiÊi su odlazili na studij u dobi
izmeu petnaest i dvadeset godina. Za njih su se bri-
nuli poklisari haraËa, crkveni dostojanstvenici dubro-
vaËkog podrijetla, a najËeπÊe dubrovaËki konzuli. Bili
su duæni paziti na svaki korak mladiÊa, oËinski se za
njih brinuti, osiguravati im sposobne uËitelje i u Du-
brovnik redovito slati izvjeπtaje o njihovu napredova-
nju i ponaπanju.24 Ipak, toËno onako kako su pokazala
iskustva sinova dragomana, velik broj mladiÊa zavrπio
je nesretno.

Senat je 1590. godine poslao Leonarda Stjepano-
vog na trogodiπnje πkolovanje u Istanbul, a on se iza
1591. viπe ne spominje. Isto se dogodilo i s Andrijom
Bartulovim za kojega se jedino zna da je 1668. uËio u
Sofiji. –uro Ladislai je 1751. poslan u Sofiju, potom

su ga preselili u Plovdiv, pa u Jedrene (1753), nakon
Ëega je nestao. Antun VodopiÊ je 1758. umro na stu-
diju u Istanbulu.25

Godine 1768. senatori su odluËili da Êe izabrati
tri pristojna mladiÊa jezika, jednoga Êe poslati na studij
u Smirnu, drugoga u Caneu, a treÊega u Solun. Za
njih Êe se brinuti dubrovaËki konzuli i pronaÊi im
sposobne hodæe, uËitelje osmansko-turskog, arapskog
i perzijskog jezika. Kao i uvijek, dubrovaËka dræava
snosi troπkove uËenja, smjeπtaja, odjeÊe, hrane, svako-
dnevnog æivota. Nakon tri godine studija, konzul Êe
mladiÊa zaposliti kao dragomana, s tim da Êe on i dalje
uËiti sve dok ga Senat ne pozove u Dubrovnik. »im
on ode, konzulu Êe biti poslan novi mladiÊ jezika. Od-
mah je raspisan natjeËaj na kojemu su izabrana Ëetvo-
rica: Ivan Olivieri poslan je u Aleksandriju, Ivan
MitroviÊ u Smirnu, Miho BoæoviÊ u Solun, a Stjepan
©evelj u Caneu.26

©to se tiËe prakse koju su mladiÊi spomenutom
odlukom iz 1768. obavljali u Smirni, Solunu i Canei,
ona je veÊ odavno postojala. Pomaganje konzulima i
dragomanima u obavljanju konkretnih poslova sma-
tralo se poæeljnim radi stjecanja dragocjenog iskustva.
U zadnjoj fazi πkolovanja u Istanbulu, mladiÊi su stal-
no pratili dubrovaËke poklisare i dragomane i Ëesto
iπli na Portu “da upoznaju ministre, nauËe kako se
tamo treba ponaπati i kako voditi dræavne poslove”.27

Dodajmo da su se pojedini mladiÊi tijekom πkolovanja
privremeno vraÊali u Dubrovnik. Neki od njih su
morali doÊi zbog neodgovornog ponaπanja u Carstvu.
Vlasti su se nadale da Êe u rodnom gradu “doÊi pa-
meti” i ipak nastaviti studij. Drugi, koji su veÊ stekli
solidno znanje, dolazili su na praksu, i to onda kad su
vlastima, u nedostatku dragomana, trebale njihove
usluge.28 MladiÊi su pratili poslanike u Hercegovinu
i Bosnu.29 Radili su i u Turskoj kancelariji, gdje se
izriËito spominju posljednjih desetljeÊa 18. i poËetkom
19. stoljeÊa, kada su pomagali u inventariziranju
osmanskih spisa.30

Godine 1777. na studij su poslani Nikola Radelja
i Mato PuπiÊ. Dvanaestak godina su studirali u Jedre-
nima, Smirni, Sofiji, Plovdivu i Istanbulu. U Jedre-
nima su æivjeli u krajnje opasnim okolnostima: u
srpnju 1778. je zavladala strahovita epidemija kuge,

19 Cons. Rog. sv. 56, f. 198; sv. 57, f. 239v, 244v. Let. Lev.
sv. 27, f. 171; sv. 28, f. 272; sv. 29, f. 117v-119v. Usp.: Michel
Lesure, “Michel »ernoviÊ ‘Exploratur Secretus’ a Constantinople
(1556-1563).” Turcica 15 (1983): 151, 152.

20 Cons. Rog. sv. 74, f. 274, 274v.
21 Cons. Rog. sv. 78, f. 213; sv. 81, f. 231v; sv. 82, f. 88v; sv.

84, f. 109, 142v. Let. Lev. sv. 37, f. 318.
22 Let. Lev. sv. 58, f. 74v, 75; sv. 58, f. 135, 135v; sv. 93, f.

241, 241v, 251, 251v; sv. 94, f. 18-24v; sv. 94, f. 18, 18; sv. 96, f.
194v, 195; sv. 109, f. 198.

23 Cons. Rog. sv. 179, f. 15, 15v 1768; sv. 203, f. 170. Let.
Lev. sv. 92, f. 66, 69, 69v; sv. 108, f. 77, 77v.

24 Let. Lev. sv. 71, f. 60; sv. 77a, f. 78; sv. 77b, f. 1.

25 Let. Lev. sv. 37, f. 7 (godina 1590); sv. 78, f. 239v (1753);
sv. 81, f. 7 (1757); 82, f. 79 (1758). Cons. Rog. sv. 166, f. 201v,
202 (1752); sv. 167, f. 75v (1753). Diplomata et Acta, 17. stoljeÊe,
sv. 1856, br. 40 (1668). DAD, Acta Consilii Minoris (dalje: Cons.
Min.), serija 5, sv. 61, f. 171v (1591); sv. 97, f. 176, 244 (1752/3).

26 Cons. Rog. sv. 179, f. 15, 15v, 33. Let. Lev. sv. 96, f. 98.
27 Let. Lev. sv. 79, f. 224-240v (toËka 24); sv. 84, f. 209-229v

(toËka 23); sv. 103, 58v; sv. 104, 117v.
28 Let. Lev. sv. 70, f. 216; sv. 93, f. 171, 171v.
29 Let. Lev. sv. 76, f. 147; sv. 80, f. 174; sv. 95, f. 22.
30 Vesna MioviÊ i Nikπa Selmani, “Turska kancelarija i Acta

Turcarum od vremena DubrovaËke Republike do danas.” Anali
Zavoda za povijesne znanosti HAZU u Dubrovniku 45 (2007): 239-
243.



140

a kada je dosegnula vrhunac, mladiÊi su otpustili
hodæu i privremeno napustili grad; Radelja je u rujnu
iznova obolio od netom preboljene febbre maligna; u
studenome, grad je zahvatio poæar, izgorjela je kuÊa
u kojoj su mladiÊi jezika stanovali, opet je buknula
kuga.31

Godine 1796. u Solun su poslani Boæo PeriÊ, Mato
StjepoviÊ i Miho BeniÊ. »etiri godine kasnije su pre-
mjeπteni u Istanbul, gdje ih je pouËavao neimenovani
πpanjolski dragoman.32

Prema tim podacima, koje ne moæemo smatrati
potpunima, u vremenu od 1768. do 1796. u Osmansko
Carstvo je otiπlo devet mladiÊa jezika. Miho BoæoviÊ,
Nikola Radelja i Miho BeniÊ zavrπili su studij i postali
dubrovaËki dragomani. Boæo PeriÊ je tijekom studija
umro. Ivan MitroviÊ se odao skitnji. Sudbina preostale
Ëetvorice mladiÊa jezika nije poznata.

FASCINACIJA ZVANA “ISTANBUL”

Godine 1584. Senat je donio odluku da Êe Matu
Pavlovom plaÊati petogodiπnji studij osmansko-
-turskog jezika. Mato je otiπao u Beograd i tamo Ëetiri
godine uËio uz pomoÊ uËitelja i knjiga koje je nabavio.
Godine 1588, na molbu njegova oca Pavla Vitovog,
Senat ga je poslao u Istanbul da tamo provede petu
godinu studija i usavrπi znanje. Meutim, Mato je
1591/2. joπ uvijek uËio. Potom se vratio u Dubrovnik
i dobio posao asistenta dragomana, a 1597. je opet
otiπao u Istanbul jer “nije baπ najbolje svladao Ëitanje
i pisanje”. Sve u svemu, uËio je od 1584. do 1599,
kada je poËeo raditi kao dragoman. »ini se da je Mato
poduzimao sve πto je mogao da πto viπe vremena pro-
vede u Istanbulu, a otamo se nije dao ni kad je postao
dragoman. Senat je 1601. traæio od poklisara da ga na
povratku u Dubrovnik povedu sa sobom. Bude li im
pruæao otpor, neka mu zaprijete da Êe biti kaænjen.
Bude li potrebno, neka se za pomoÊ obrate kajmakamu
velikog vezira da ga on otjera u Dubrovnik. Mato je,
meutim, ipak uspio ostati. Senat je i 1603. traæio od
poklisara da ga, Ëim stignu u Istanbul, otpreme u Du-
brovnik. Godine 1607/8. Mato Pavlov je u Istanbulu
umro.33

I Ëetrdesetak godina ranije, 1566, senatori su bili
svjesni da se neimenovani mladiÊ jezika u Istanbulu
otuio. Zato su od poklisara traæili da ga po svaku

cijenu dovedu u Dubrovnik. Neka mu kaæu da je u
Dubrovniku jedan iskusni turski dragoman od kojega
moæe nauËiti viπe nego πto bi u Istanbulu. Osim πto
Êe tako biti kod kuÊe, senatori mu obeÊavaju pruæiti
svu potrebnu pomoÊ u πkolovanju. U zapisnicima sa
sjednica Senata iz iste godine spominje se sluga pokoj-
nog dragomana Marina RajkoviÊa, koji je u Istanbulu
uËio osmansko-turski. OËito, mladiÊ se uz dragomana
zainteresirao za jezik i pratio ga na putu u Istanbul
1563. RajkoviÊ je te godine umro, a njegov je sluga
oËito ostao u Istanbulu uËiti. Ime mu naæalost nije
poznato. ©to se tiËe “iskusnog turskog dragomana”,
rijeË je o slavnom dragomanu Porte Ibrahim-begu,
koji se u to vrijeme nalazio u Dubrovniku.34

Senatori su Ëinili sve πto su mogli da obuzdaju
mladalaËku fascinaciju Istanbulom. MladiÊa jezika
Andriju Andriascija su 1660. poslali ravno u ruke
poklisara haraËa. Andrija Êe s njima stanovati, oni Êe
ga dobro paziti i osigurati mu sposobnog hodæu. No-
vim poklisarima (1661) naredili su da Andriju pre-
uzmu i dræe ga na oku. SljedeÊi par poklisara (1662)
dobio je identiËno nareenje. ZahvaljujuÊi moæda baπ
tom “æeljeznom stisku”, Andrija je veÊ 1663. radio
kao dragoman.35

»im su mladiÊi jezika PuπiÊ i Radelja stigli u
Istanbul (1780), u Dubrovnik su poËele dolaziti vijesti
o njihovu neprimjerenom ponaπanju. Senat je pisao
poklisarima da prvoga smjesta otpreme u Solun, a dru-
goga u Smirnu. Radelja je 1789. zavrπio studij i postao
dragoman, a PuπiÊ je u Istanbulu zapao u dugove i
naπao se u ozbiljnim problemima. Senat je podmirio
dug i poruËio mu da Êe ga izbaciti iz sluæbe ako tako
nastavi. Nakon tog pisma, o PuπiÊu viπe nema spo-
mena. Sedam godina kasnije, meu dragomanima
Francuske pojavljuje se Mathieu Pousitch, pa moæemo
s priliËno pouzdanja zakljuËiti da na kraju ipak nije
propao.

SliËnih problema imao je i Nikola VeseliËiÊ, koji
je od 1742. studirao u Sofiji i Jedrenima, a 1749. se
zbog dugova naπao u istanbulskom zatvoru. Senatori
su sve platili i vratili ga u Dubrovnik. Dug je vraÊao
do kraja æivota. Radio je kao dragoman, ali pod po-
sebnim uvjetima ‡ nikad ga nisu poslali dalje od
Bosne.36

DubrovaËki dragoman i konzul u Istanbulu –uro
CuriÊ iscrpno je pisao o pogubi vina, kartanja i razuz-
danosti, uz koje je zapadanje u dugove bilo nemi-
novno. U jednom od pisama iz 1775. ukratko je opisao
sudbinu spomenutoga bivπeg mladiÊa jezika Ivana

34 Let. Lev. sv. 30, f. 147v, 150, 150v. Cons. Rog. sv. 58, f.
79. Bilgin Aydín, “Divan-í Hümayun tercümanlarí ve Osmanlí
kültür ve diplomasisindeki yerleri.” Osmanlí Araùtírmalarí 29
(2007): 55, 56.

35 Let. Lev. sv. 58, f. 10, 10v, 74v, 75, 135, 135v. Cons. Rog.
sv. 111, f. 89, 225v.

36 Cons. Rog. sv. 160, f. 144v, 145. Let. Lev. sv. 76, f. 162;
sv. 77a, f. 11v, 78, 126v, 127 V. MioviÊ, DubrovaËka diplomacija
u Istambulu: 222, 223.

31 Vesna MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu. Za-
greb-Dubrovnik: Zavod za povijesne znanosti HAZU u Dubrov-
niku, 2003: 231. Vesna MioviÊ-PeriÊ, “Dragomans of the Dubrov-
nik Republic: their Training and Career.” Dubrovnik Annals 5
(2002): 86. Let. Lev. sv. 96, f. 192.

32 Let. Lev. sv. 108, f. 31-32v (1796); sv. 110, f. 17-18v (1800).
Cons. Min. sv. 115, f. 121. SaËuvan je BeniÊev portret koji je danas
izloæen u Kneæevu dvoru u Dubrovniku.

33 Cons. Rog. sv. 68, f. 153; sv. 69, f. 260v, 261; sv. 72, f.
80v; sv. 76, f. 39, 194; sv. 82, f. 246. Let. Lev. sv. 37, f. 7, 318; sv.
39, f. 104v; sv. 40, f. 27v, 33-34, 71-72, 89v, 102v, 116v. Cons.
Min. sv. 60, f. 129v; sv. 61, f. 171v; sv. 65, f. 33.



141

MitroviÊa: “MitroviÊ se predao vinu, kartanju i razuz-
danosti. Naπavπi se bez novca za skitnju i poroke, u
trenutku beznaa je ‘okrenuo kabanicu’ i preπao na
islamsku vjeru. Ovdje æive i mnogi drugi raspojasani
i besposleni mladi DubrovËani, i ne daj Boæe da se
ikome od njih dogodi to πto se zbilo MitroviÊu. »inim
sve πto mogu ne bih li ih odavde otpremio. Oni, meu-
tim, izmiπljaju razne izgovore i tvrdoglavo namjera-
vaju ostati i besposleno skitati.”

–uro CuriÊ je bio pod posebnim pritiskom, nje-
gova briga za mlade je bila golema i Ëini se da se u
jednom trenutku s njom viπe nije mogao nositi. Mla-
diÊa Miha BoæoviÊa (1771), a potom i Ivana Olivieria,
smjestio je u samostan kapucina u Peri i o tome
izvijestio senatore kojima se ideja svidjela. InaËe, u
tom su samostanu 1669. poËeli uËiti prvi francuski
mladiÊi jezika, koji su tamo dolazili u dobi izmeu
osam i deset godina.37

Godinu kasnije, CuriÊ je morao izvijestiti da su
BoæoviÊ i Olivieri samovoljno i tajno napustili i samo-
stan i grad i otiπli studirati u Solun. Uvidjevπi da je
CuriÊeva tvrdoÊa kontraproduktivna, senatori su
reagirali neoËekivano blago i nagovorili mladiÊe da
se vrate u Istanbul, gdje Êe za poËetak stanovati s
dubrovaËkim poklisarom Antunom Gozze. BoæoviÊ
je 1777. bio u Jedrenima i zajedno s Matom PuπiÊem
i Nikolom Radeljom opet stanovao u nekom samo-
stanu. Pobjegao je i u Dubrovnik poslao izjavu da se
u samostan neÊe vratiti. Za njim su pobjegli i Radelja
i PuπiÊ. I oni su Senatu poslali pismo s istom izjavom.
Senatori su im odgovorili da su uæasnuti njihovim
ponaπanjem i da se smjesta vrate. U isto su vrijeme
javili poklisarima haraËa da provjere je li samostan
dobro mjesto za mladiÊe i je li moæda pametnije da
budu u hanu ili na nekom drugom mjestu gdje im
hodæa moæe nesmetano dolaziti. Naime, Ëini se da su
mladiÊe u samostanu dræali gladne, odvraÊali ih od
uËenja i od njih traæili da aktivno sudjeluju u samo-
stanskom æivotu. ©to se tiËe samostana u Istanbulu,
CuriÊ ga je spominjao i 1778, a senatori su mu odgo-
vorili da moraju razmisliti. Godine 1800. tamo su
stanovala tri mlada DubrovËanina.38

DubrovaËki mladiÊi jezika studirali su od pet-πest
do dvanaestak godina i potom postajali kandidati za
dubrovaËku dragomansku sluæbu. Takve bi prvo
ispitao iskusni dragoman, najËeπÊe u Istanbulu, a po-
klisari haraËa su donosili konaËnu odluku.39

Treba dodati da je, uz πkolovane DubrovËane, u
dubrovaËkoj dragomanskoj sluæbi povremeno radio
velik broj trgovaca koji su za boravka u Osmanskom
Carstvu svladali jezik. U poslanstvima poklisara s

haraËem od 40-ih godina 16. stoljeÊa do kraja 17.
stoljeÊa izredalo se najmanje pedeset takvih trgovaca-
dragomana koji uglavnom nisu bili zadovoljni πto
moraju zapostaviti trgovaËke poslove da bi se bavili
dræavnima. Velik broj takvih dragomana putovao je i
u Bosnu.40

STRANA SLUÆBA:
U POTRAZI ZA BOLJOM SRE∆OM

Po prirodi stvari, u arhivskim je izvorima viπe
podataka o neregularnim i neæeljenim situacijama koje
treba rijeπiti. Iz tog se razloga ËeπÊe spominju loπi,
nesretni i problematiËni mladiÊi, dok je oËekivani
ritam studiranja bio neπto πto se eventualno komenti-
ralo kratkim izjavama tipa: “vrlo smo zadovoljni onim
πto ste pisali o mladiÊu jezika Andriji Magriniju”.41

UnatoË svim nesreÊama i problemima, dubrovaËki
studij osmansko-turskog jezika je u 18. stoljeÊu ipak
bio dobro uhodan. Sustav koji su osmislili dragomani
i konzuli, iznjedrio je pouzdane i sposobne prevodi-
telje i diplomate, kao πto su Luka LuËiÊ i njegov sin
Vlaho, Andrija Magrini, Markantun Rosa, Miho Zari-
ni, Miho BoæoviÊ, Nikola Radelja, Antun Vernazza,
te Luka Chirico i –uro CuriÊ, koji su bili i dubrovaËki
konzuli u Istanbulu. No, i sad su interesi dubrovaËke
dræave bili ugroæeni. Luka Chirico je radio i kao
engleski dragoman. Godine 1724. Austrijanci su
uzaludno pokuπavali vrbovati Andriju Magrinija. Na
kraju se zaposlio u Nizozemaca pa su ga dubrovaËke
vlasti istjerale iz sluæbe. –uro CuriÊ je 1781. odbio
ponudu da stupi na poloæaj asistenta glavnoga pruskog
dragomana. Miho BoæoviÊ je potkraj 18. stoljeÊa pri-
hvatio mjesto u pruskoj dragomanskoj sluæbi, ali je i
dalje suraivao sa Senatom i πtitio interese Dubro-
vaËke Republike.42

Bolje plaÊe, veÊe moguÊnosti i blistavija karijera
privlaËile su i studente. Mato PuπiÊ je kao mladiÊ
jezika nestao iz dubrovaËkih arhivskih izvora i, kao
πto je veÊ reËeno, izgleda da je kasnije postao francuski
dragoman. PoËetkom 1794. pobjegli su i Ivan Kara-
man i Mato PasareviÊ. Senat je od konzula Frederika
Chirica traæio da ih, ako treba i uz pomoÊ Porte, uhiti
i na siguran naËin otpremi u Dubrovnik. Karaman je
uspio prijeÊi u prusku sluæbu. PasareviÊ je zavrπio u
zatvoru. Senat je uskoro izdao nalog da ga se pusti na
slobodu s tim da mora vratiti novac uloæen u njegovo
πkolovanje. Karaman je doæivotno protjeran iz Repu-
blike.43

37 Anahide Ter Minassian, “Les ‘Armeniens’ du roi de Fran-
ce.”, u: Istanbul et les langues orientales, ur. Frédéric Hitzel, Paris,
1997: 217-219.

38 Let. Lev. sv. 92, f. 106-107v, 156 (1771); 93, f. 132v, 134,
164, 248v (1772); sv. 94, f. 62 (1773); sv. 96, f. 190, 192, 194v
(1777); sv. 97, f. 72, 74, 74v (1778); sv. 110, f, 17-18v (1800).

39 Let. Lev. sv. 94, 179v; sv. 96, f. 196.

40 V. MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu: 109, 110.
41 Let. Lev. sv. 70, f. 178.
42 Bogdan Krizman, “DubrovËani ‡ diplomate u stranoj sluæbi:

Miho BoæoviÊ i Damjan BraËeviÊ.” Novi list (18.12.1955). V.
MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu: 120, 122, 123, 126.
V. MioviÊ-PeriÊ, “Dragomans of the Dubrovnik Republic”: 88,
89.

43 Let. Lev. sv. 107, f. 1v, 27, 27v, 35, 40v. Cons. Rog. sv.
201, f. 8v, 38v, 39.



142

Senatorima je Karamanov i PasareviÊev bijeg
“prelio Ëaπu”. Joπ dok je potonji bio u zatvoru, donijeli
su pravilnik o dragomanima i mladiÊima jezika Du-
brovaËke Republike. Prvo su utvrdili iznose njihovih
plaÊa i dopuπtenih troπkova za putovanja, svakodnev-
ne potrebe, smjeπtaj, hodæe. NovopeËenim dragoma-
nima su odredili plaÊe koje Êe u prvih deset godina
sluæbe postupno rasti od dvadeset do pedeset dinariÊa
dnevno. Kandidat koji je imenovan mladiÊem jezika,
mora dan nakon imenovanja doÊi pred Malo vijeÊe
(izvrπne vlasti DubrovaËke Republike) i poloæiti za-
kletvu da nikad i ni pod kojim uvjetima neÊe napustiti
dubrovaËku sluæbu. Oni koji to ipak uËine bit Êe
proglaπeni izdajnicima i krivokletnicima, bit Êe iz-
vrgnuti javnom sramoÊenju i joπ i dodatno kaænjeni
prema odluci Senata.

Vlasti su joπ od 16. stoljeÊa zahtijevale jamce za
novac koji namjeravaju uloæiti u mladiÊe jezika, za
sluËaj da se nakon studija ne vrate u Dubrovnik i ne
stupe u dragomansku sluæbu.44 Sada je to postala pra-
vilnikom propisana obveza:

“Boæo PeriÊ, Nikola BeniÊ i –uro StjepoviÊ ovim jav-
nim aktom dobrovoljno preuzimaju teret jamaca i
glavnih duænika, s njihovom cjelokupnom imovinom
u korist ove odliËne dræave, za Boæa Boæovog PeriÊa,
Miha BeniÊa i Mata StjepoviÊa, sinove spomenutih,
za sav ovaj iznos novaca koji Êe se spomenutim njiho-
vim sinovima isplaÊivati za vrijeme dok budu na studiju
turskog jezika, i to se obavezuju platiti za sluËaj da se
spomenuti ne vrate u domovinu u sluæbu ove odliËne
dræave...”45

»im su donesena, nova pravila su poËela vrijediti
za mladiÊa jezika Damjana BraËeviÊa koji je tada stu-
dirao u Jedrenima. Poslano mu je nareenje da u roku
od mjesec dana potpiπe zakletvu i poπalje je u Dubrov-
nik, πto on nije htio uËiniti pa je smjesta izbaËen iz
sluæbe. Preπao je Francuzima. Prvih godina 19. stolje-
Êa je djelovao i kao dubrovaËki pouzdanik u Parizu.46

Odlaskom mladiÊa jezika iz Dubrovnika, njegova
obitelj je ostajala uskraÊena za Ëlana sposobnog
privreivati. Zato je dobivala dræavnu naknadu koja
je 1796. iznosila dvjesto dukata godiπnje. Prema no-
vim pravilima i taj je novac, u sluËaju mladiÊevog
bijega iz sluæbe, trebalo vratiti dræavi.47

S druge strane, zabiljeæeno je nekoliko sluËajeva
u kojima su stranci priæeljkivali mjesto u dubrovaËkoj
dragomanskoj sluæbi. MladiÊ jezika prezimena
MirkoviÊ je 1777. uËio u Jedrenima a DubrovËanima
je dao na znanje da bi htio raditi za njih. Dvanaest
godina ranije, stanoviti Dominik MirkoviÊ je molio
dubrovaËke vlasti da njegovu sinu Ivanu dodijele du-
brovaËku nacionalnost, πto su oni i uËinili. MoguÊe
je da se radi o istoj osobi, koja se na kraju ipak nije
zaposlila u Dubrovniku.48 Godine 1783. Ignacij Ver-
nazza iz Jedrena je zatraæio dubrovaËko dræavljanstvo.
Senatori su naredili poklisarima da se o njemu raspi-
taju i na kraju mu nisu udovoljili æelji. Desetak godina
kasnije, 1792, Vernazze su se u Senatu spominjali kao
osobe koje imaju dobar odnos prema DubrovËanima,
a naroËito prema poklisarima koji na putu u Istanbul
prolaze kroz Jedrene. Zato su odluËili svim Ëlanovima
obitelji Vernazza dodijeliti dubrovaËko dræavljanstvo.
Frano Vernazza, koji je navedene godine bio dubro-
vaËki potkonzul u Jedrenima, pisao je dubrovaËkim
vlastima o svom petnaestogodiπnjem bratu Antunu
koji æeli postati dubrovaËki dragoman. Senatori su mu
predloæili da Antun prvo svlada osnove jezika, a onda
neka doe u Dubrovnik gdje Êe mu procijeniti spo-
sobnosti i odluËiti hoÊe li ga prihvatiti i poslati na
daljnji studij. Tako je i bilo. Godine 1796. Antun
Vernazza je postao dubrovaËki mladiÊ jezika. Godine
1802. se spominje kao dragoman u poslanstvu u
Bosnu, a kasnije opet kao mladiÊ jezika. Godine 1815,
nakon sloma DubrovaËke Republike, francuske vlasti
su ga proglasile “prvim dragomanom Dubrovnika”.49

MIHO ZARINI,
NAJBOLJI DUBROVA»KI DRAGOMAN

Osnovni poznati podaci o æivotu Miha Zarinija
kazuju da se rodio u Dubrovniku, otprilike oko 1700.
Oæenio se priliËno kasno, u dobi od Ëetrdesetak go-
dina. Izabranica njegova srca bila je desetak godina
mlaa Mara Petrucci. Djece nisu imali. BraËni par
Zarini æivio je u blizini crkve sv. Domina na vrhu
©iroke ulice.

Zarini je proglaπen mladiÊem jezika u dobi od
otprilike dvadeset pet godina, znaËi kasnije nego πto
je bilo uobiËajeno. Mora biti da je u to vrijeme veÊ
solidno vladao osmansko-turskim jezikom. Jer, nakon
πto se samo dvije godine πkolovao u Plovdivu, senatori
su ga poslali s poklisarima haraËa u Istanbul (1727).
Bili su puni opreza i poklisarima su savjetovali da se
u sluËaju potrebe oslone na iskusnoga dubrovaËkog
dragomana i konzula u Istanbulu. SudeÊi, meutim,
po konzulovim reakcijama, veÊ je tada bilo jasno da

44 Senat je 1584. odluËio sa 1000 akËi godiπnje stipendirati
studij Mata Pavlovog, uz jamstvo njegova oca (Cons. Rog. sv. 68,
f. 153). Pavao Morin je 1715. bio jamac za mladiÊa Markantuna
Rosu, a Ivan Proculo za Andriju Magrinija (Cons. Rog. sv. 146, f.
110, 110v). Zlatar Luka Vocativo je 1724. jamËio za Miha Zarinija
(Cons. Rog. sv. 151, f. 207v)

45 Diversa de Foris, sv. 220, f. 3v (godina 1796). Cons. Rog.
sv. 201, f. 11, 33-34v, 43v, 44.

46 Cons. Rog. sv. 201, 97v, 98, 124. Let. Lev. sv. 107, f. 50,
50v, 69v. B. Krizman, “DubrovËani ‡ diplomate u stranoj sluæbi:
Miho BoæoviÊ i Damjan BraËeviÊ.” Narodni list (18.12.1955).
Vesna »uËiÊ, “Misija Damjana BraËeviÊa u Parizu za DubrovaËku
Republiku poËetkom 19. stoljeÊa.” DubrovaËki horizonti 40 (2000):
122-131.

47 Cons. Rog. sv. 203, f. 15, 15v. Cons. Min. sv. 113, f. 102v,
349v, 350, 351, 351v.

48 Let. Lev. sv. 86, f. 213; sv. 96, f. 196.
49 V. MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu: 122.

Diversa de Foris, sv. 254, f. 244v (na podatku zahvaljujem Relji
SeferoviÊu).



143

je Zarini neobiËno nadaren. Nakon tog iskustva u
kojemu se iskazao, nastavio je raditi kao dragoman, a
1729. je i formalno primljen u sluæbu. Njegov radni
vijek je trajao nepuna Ëetiri desetljeÊa, od 1727. do
1765. Poput veÊine njegovih kolega, i Zarini je radio
u Turskoj kancelariji, putovao je u Istanbul, bio je u
Sjevernoj Africi zbog problema s tamoπnjim gu-
sarima, iπao je na dvor bosanskog begler-bega i her-
cegovaËkog sandæak-bega, sastajao se s kadijama i
lokalnim hercegovaËkim sluæbenicima. Pisanje o Zari-
nijevim mnogobrojnim putovanjima uzelo bi puno
prostora, pa je moæda bolje staviti naglasak na jednu
vrlo uoËljivu Ëinjenicu ‡ visoko poπtovanje i naklonost
koju su osmanski dostojanstvenici gajili prema njemu.
Naime, Osmanlije su ga dræali poπtenim i nepristranim
posrednikom izmeu osmanskih i dubrovaËkih vlasti
na obostranu dobrobit, nazivajuÊi ga “Ëovjekom sin-
Êerim koji æudi dobro objema stranama”.

Zarini je svoj radni vijek zapoËeo i zavrπio u Istan-
bulu. U Ëetrdesetogodiπnjem razdoblju u kojemu je
djelovao, dubrovaËki su poklisari trinaest puta nosili
haraË sultanu. Od tih trinaest puta Zarini ih je pratio u
Ëak dvanaest navrata. Podrobno je opisao svoje djelo-
vanje u Istanbulu 1744. godine. Kada je prvog dana,
u druπtvu dubrovaËkoga konzula, otiπao na Portu, bio
je vrlo toplo i srdaËno doËekan. Reis-efendija mu se
obratio: “Dobro, moj dragomane, i tako ste nam opet
doπli? »ini se da vam nije lako bez Istanbula i istan-
bulskih prijatelja”. Zarini je odvratio: “NajveÊa je
moja utjeha i sreÊa πto Vaπe Gospodstvo nalazim na
istom poloæaju. To znaËi da ste se oporavili od bolesti.
Previπnjemu sam se molio za vaπe zdravlje, jednako
i za vaπu sreÊu i blagostanje.” UskoËio je konzul:
“Gospodaru, ovaj naπ dragoman se posebno raspitivao
za vas.” “Siguran sam u to”, zadovoljno je zakljuËio
reis-efendija i dodao: “Vrlo sam zadovoljan πto ga
vidim, jer on je kruna meu dragomanima na ovom
naπem dvoru.” A kada je Zarini biranim rijeËima Ëesti-
tao na nedavnoj osmanskoj pobjedi u Perziji, svi su
oduπevljeno reagirali: “Jeste li vidjeli rjeËitost ovoga
dragomana? Neka je blagoslovljen. Porta je sigurna
u njegovu posebnu naklonost. Sigurno je da se on od
srca raduje naπim pobjedama i rastu sultanove slave.”

Raspravljalo se i o predaji haraËa koji su Dubrov-
Ëani u 18. stoljeÊu plaÊali u srebrnjacima, umjesto u
zlatnicima, uvjeravajuÊi Osmanlije da drukËije ne mo-
gu jer su silno osiromaπili. Istina je bila potpuno
drukËija. Poklisari su odlazili iz Dubrovnika s bisaga-
ma punim zlatnika koje su putem, kriπom i po vrlo
povoljnim teËajevima, mijenjali u srebrnjake. A kada
se na Porti spomenuo haraË i kada je reis-efendija
zatraæio kvalitetne zlatnike, Zarini mu je odvratio:
“Vaπa visosti, zlatnici su za nas isto πto i Feniks za
kojega smo Ëuli ali ga nikad nismo vidjeli.” “Vi ste
pravi erudit”, zadovoljno je zakljuËio reis-efendija i
viπe nije spominjao zlatnike.

Godine 1763. Zarini je Senatu uputio molbu za
razrjeπenje iz dragomanske sluæbe:

“Poπtovana gospodo, veÊ je skoro Ëetrdeset godina da
imam Ëast sluæiti vam kao dragoman. Preπao sam
πezdeset i neku, onemoÊao sam i izmuËen od dugih i
uæasnih putovanja, poslova koje sam neprekidno
obavljao na turskim dvorovima. Ne osjeÊam se viπe
sposobnim putovati i nositi se s golemim teretom dra-
gomanskog posla. Uz najveÊe poπtovanje i uvaæavanje
koje vam mogu iskazati, æivo vas molim da mi se smi-
lujete i oslobodite me i putovanja i moje duænosti. Æivot
mi je pri kraju, a cijeloga sam ga posvetio sluæeÊi na
korist domovini. Htio bih sada ovo malo preostalih
dana potroπiti pripremajuÊi se za susret sa smrÊu, mole-
Êi Previπnjega za πto veÊe blagostanje i sreÊu vaπih
ekscelencija.”

Meutim, bio je isuviπe dragocjen da bi ga se
Senat tek tako odrekao. Dvije godine kasnije, odredio
ga je za dragomana poklisara haraËa. Predosjetio je
da se neÊe vratiti u Dubrovnik i sastavio oporuku.
Nedugo potom, tijekom toga dvanaestog poslanstva
u Istanbulu, Zarini je umro, toËno onako kako je pre-
dosjetio da Êe se zbiti. 50

Zarini oËito nije imao ni neugodnih niti opasnih
iskustava. Nije doæivio niπta neugodno ni kad su ga
poslali da bosanskom beglerbegu Ali-paπi Hekim-
-ogluu opravda dubrovaËku suradnju s Austrijancima
na poËetku rata 1737/9. DapaËe, Ali-paπa je s njim
vrlo srdaËno razgovarao. Za razliku od njega, pojedini
dragomani su imali teπka iskustva, a neki od njih su
pred njima poklekli.

DRAGOMANI PAVAO GOLIEBO
I ANDRIJA ANDRIASCI,
“IZDAJICE DUBROVA»KE REPUBLIKE”

Lovrijenac Goliebo, dragoman sa staæem od 1617.
do poËetka 60-ih godina 17. stoljeÊa, uËio je sina Pavla
latinski, talijanski, Êirilicu, te osmansko-turski. Godi-
ne 1640. Pavao se zaposlio kao oËev pomoÊnik. Nakon
oËeve smrti je dobio posao dragomana (1645), a po-
tom (1648) i voditelja Turske kancelarije. Senat ga je
1651. poslao ljubinjskom kadiji i hercegovaËkom
sandæak-begu, a on je pobjegao. Mora biti da se pre-
straπio hajduka i ostalih razbojnika koji su u to vrijeme
doslovno vladali pograniËnim hercegovaËkim poja-
som. Zbog bijega s duænosti, osuen je na smrt. Bit
Êe objeπen, tijelo Êe mu biti raπËetvoreno a Ëetvrtine
izloæene na uobiËajenim mjestima. Senat je raspisao
nagradu od tisuÊu dukata onome tko ga uhvati i do-
vede. Zbog nedjela svog brata, Petar Goliebo je odmah
liπen dræavne plaÊe i sluæbe kapetana Lazareta. Zabra-
njeno mu je da se dopisuje s Pavlom. Godinâ 1653,
1654. i 1656. Senat je redom odbijao sve molbe Pavlo-
ve majke Anice. Pretpostavljamo da je za sina molila
oprost.51

50 Vesna MioviÊ-PeriÊ, “Miho Zarini”: 303-317.
51 V. MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu: 247, 248.

Cons. Rog. sv. 85, f. 159; sv. 95, f. 138; sv. 96, f. 225v, 226; sv.



144

Nekoliko desetljeÊa kasnije, ista je sudbina snaπla
i πkolovanog dragomana Andriju Andriascija. Naime,
potkraj 70-ih i poËetkom 80-ih godina 17. stoljeÊa,
DubrovËani su bili u teπkom sukobu s velikim vezirom
Kara-Mustafom. Vezir je tvrdio da su osmanskim
trgovcima tijekom protekloga Kandijskog rata napla-
Êivali nedopustivo visoku carinu, i u ime odπtete je
traæio nevjerojatne novËane iznose. SudeÊi po odlu-
kama Senata, istina je bila potpuno drukËija. Godine
1592, kad je splitska luka otvorena za osmanske
trgovce, DubrovËani su ih pokuπavali zadræati prepo-
lovivπi im carinu u dubrovaËkoj luci. Toliko su osman-
ski trgovci plaÊali i tijekom rata, dok su oni islamske
vjeroispovijesti imali i dodatne povlastice. Ali, to nije
znaËilo niπta. DubrovËanima je bilo jasno da im jedino
preostaje da pregovorima umanje iznos odπtete na
razumnu mjeru. Tijekom tih pregovora, skoro su svi
dubrovaËki poklisari zavrπili u zatvoru, bilo u Sedam
kula, bilo u onome u Silistriji. Andrija Andriasci je
bio dragoman zatoËenika u Silistriji, koji su s njime
navodno loπe postupali. Uz to mu je Kara-Mustafa
zaprijetio da Êe ga okovati na galiji ako mu se joπ
jednom pojavi pred oËima. Od straha je pobjegao i
dalje se malo krio, malo pravdao teπkom boleπÊu. U
studenome 1678. senatori su ga proglasili odmetnikom
i izdajnikom i osudili ga na smrt vjeπanjem. Ako ga
ne dobiju æivoga, na vjeπala Êe objesiti drvenu lutku
na njegovu priliku. Raspisali su 500 talira nagrade
onome tko ga ubije, osiguravπi novac iz zaplijenjene
mu imovine. Sekundu Gozze, koji je tada putovao na
Portu kao poklisar haraËa, naloæili su da pokuπa pro-
naÊi takvu osobu.52

KNJIGE I ZNANJE

Mnogo je arhivskih podataka o knjigama koje su
traæili dragomani, mladiÊi jezika i njihovi hodæe, a
vlasti su svaki put bespogovorno organizirale nabav-
ku.53 Literatura koja se kupovala najËeπÊe se spominje
kao “knjige”, jednom se navodi “knjiga vrlo potrebna
za brzo uËenje jezika” koju je 1769. traæio hodæa u
Solunu,54 a malobrojni su konkretni navodi meu koje
pripadaju Kamus55 Achten,56 Humajun Name,57 Giu-

listan,58 Insca o siano libri su lettere,59 te gramatika,
onomastikon i dvotomni rjeËnik autora poljskog
orijentalista Meninskog, koji su tiskani 1680. godine
u BeËu.60

U arhivskim izvorima se obiËno navodi da mladiÊi
uËe turski jezik, a podrazumijevalo se da uËe i arapski
i perzijski.61 U dva saËuvana popisa knjiga znatan je
broj naslova koji se tiËu tih jezika. Ostali se uglavnom
tiËu knjiæevnosti, povijesti, geografije i prava.

Sve su te knjige tko zna koliko puta brodovima i
konjima noπene od jednoga do drugoga osmanskoga
grada, a koriπtene su i u Turskoj kancelariji u Dubrov-
niku. Paæljivo su Ëuvane, πto se posebno odnosi na
djela Meninskog, koja su smatrana temeljnim i ne-
ophodnim pomagalima.62 Vlasti su 1798. godine napo-
minjale da odbjegli mladiÊi jezika Karaman i Pasa-
reviÊ nisu ostavili rjeËnike Meninskog u konzulatu,
pa neka se konzul Chirico pobrine da im ih oduzme.
RaËunalo se da zapremaju pola konjskog tovara (konj-
ski tovar je teæio sto oka, odnosno oko sto dvadeset
osam kilograma): Senat je 1777. trojici mladiÊa jezika
i njihovom slugi dao pet konja, i to zato πto sa sobom
nose rjeËnike Meninskog. SudeÊi po podatku iz 1773.
Meninskoga su u Istanbulu mogli posuditi, to jest
unajmiti, a Ëini se da su DubrovËani imali i njegove
kopije, πto znaËi da se netko upustio u prepisivanje
tih golemih knjiga.63

Nakon smrti dragomana Miha Zarinija 1765,
vlasti su otkupile njegovu privatnu knjiænicu.64 Dvade-
set i pet Zarinijevih knjiga je procijenio i (povrπno)
popisao dragoman Ivan MrgiÊ:

Meninski con la Gramatica; Lettere Imperiali; Istoria
Turca in due Tomi Stampati; Poema Persiano; Poema
Turco; Lettere Diverse; Istoria Persiana; Ghiulistani
due in Persiano65; Gramatica Araba; Libro di Consigli
Persiano; Geografia Libri due Stampati; Gramatica
in Arabo Stampata; Fiori Gramaticali Stampato Libro;

98, f. 186, 186v; sv. 99, f. 188, 188v; sv. 100, f. 208v, 209; sv.
102, f. 174v; sv. 104, f. 147; sv. 105, f. 133; sv. 107, f. 1v. Let.
Lev. sv. 45, f. 222v, 223; sv. 49, f. 225, 225v; sv. 50, f. 167v, 168,
170v.

52 V. MioviÊ, DubrovaËka diplomacija u Istambulu: 158, 160.
53 Let. Lev. sv. 34, f. 162v (godina 1582); sv. 43, f. 73v (1617),

f. 156, 157 (1619); sv. 66, f. 244v (1702); sv. 71, f. 88 (1722); sv.
72, f. 25v (1726); sv. 78, f. 222 (1753); sv. 88, f. 243 (1767); sv.
90, f. 51 (1769); sv. 92, f. 156 (1771); sv. 94, f. 71, 71v (1773); sv.
97, f. 70 (1778). Cons. Rog., sv. 43, f. 157 sv. 69, f. 260v (1588);
sv. 138, f. 39v (1702); sv. 152, f. 206v (1726); sv. 153, f. 56v
(1726); sv. 182, f. 218v (1773); sv. 195, f. 124v (1787); sv. 204, f.
2 (1797); sv. 208, f. 170v (1802).

54 Let. Lev. sv. 90, f. 51.
55 Tur. kamus: rjeËnik.

56 Let. Lev. sv. 43, f.157. Najvjerojatnije se radi o arapsko-
turskom rjeËniku Lugat-i Ahtarî, autora Muslihuddina Mustafe ibn
©amsuddina Quarahisarîja (umro 1560. godine).

57 Turska prerada knjige Kalila i Dimna.
58 RuæiËnjak, djelo najveÊeg perzijskog didaktiËkog pjesnika

Sadija (1184-1291), mjeπavina poezije i proze (©ejh Sadi ©irazi,
–ulistan, preveo Salih A. Trako, Sarajevo, 1989. Fehim Barjak-
tareviÊ, Pregled istorije persijske knjiæevnosti. Beograd: NauËna
knjiga, 1979: 50-53).

59 Tur. inùa: priruËnik o krasopisu; zbirka uzoraka za pisanje
pisama.

60 Let. Lev. sv. 71, f. 88.
61 Cons. Rog. sv.179, f. 15. Let. Lev. sv. 77a, f. 11v, 12.
62 Let. Lev. sv. 71, f. 88; sv. 92, f. 156; sv. 89, 147, 194; sv.

94, f. 71, 71v; 97, f. 70; sv. 109, f. 40v.
63 Let. Lev. sv. 94, f. 62 (godina 1773); sv. 96, f. 118-133

(toËka 31; godina 1777); sv. 97, f. 70 (Senat 1778. napominje da
mladiÊi jezika u Istanbulu mogu zadræati calepine jer u Turskoj
kancelariji u Dubrovniku imaju njihove kopije. Izraz calepino
(rjeËnik) se obiËno koristio za rjeËnike Meninskog); sv. 109, f.
40v (1798).

64 Cons. Rog. sv. 184, f. 25v.
65 Spomenuti Sadijev –ulistan.



145

Vocabolario (mancano due altri Tomi Stampati);
Fabrica della Lingua Stampata; Gramatica Turco
Francese Stampata; Istoria in Turco Stampata; Istoria
in Turco Stampata; Bostan Libro66; Istoria dei Poeti;
Libro astronomica; Dictionaretto; Sciahidi Turco e
Persiano67; Versi in Turco; Istoria in Arabo.68

O tome kojim su sve knjigama raspolagali Du-
brovËani, doznajemo i iz popisa 38 rukopisnih i 12
tiskanih knjiga koje su austrijske vlasti uzele iz bivπe
Turske kancelarije i otpremile u BeË:

Rukopisne knjige: Manoscritto in Idioma Turco, detto
Humajun Name; Libro Manoscitto di Poesie Persiane;
Poesie Persiane intitolate Divano di Baki Efendi69;
Poesie Persiane sopra presaggi differenti; Manoscritto
in Idioma Persiano di Prosa e Poesia; Manoscritto di
Racconti Storici in Prosa e Poesie in Turco e Persiano;
Manoscritto di Racconti in Prosa Persiana; Mano-
scritto d’un Formolario di Lettere ed altri scritti ufficio-
si in Idioma Turco, detto Inscia70; Manoscritto di
Racconti Istorici in Idioma Turco; Manoscritto di Rac-
conti Istorici in Idioma Turco; Manoscritto di Salmi
in Lingua araba; Regole di Sintassi araba; Regole
gramaticali arabe; Manoscritto di alcune Poesie Per-
siane; Manoscritto di versi Turchi ed Arabi; Mano-
scritto di Poesie Persiane di Hafiz71; Sintassi araba
detta Avamil; Manoscritto di Vocaboli Arabi e Persia-
ni; Vocabolario Manoscritto di vocaboli Persico Ita-
liani; Poesie Persiane; Manoscritto di Racconti in
Lingua Turca e Poesie Persiane; Manoscritto di Poesie
Persiane; Dizionario Manoscritto di alcuni nomi e Fra-
si Turchi; Manoscritto di alcuni vocaboli e Frasi Tur-
chi; Manoscritto di alcuni Racconti in Idioma Turco;
Manoscritto in Idioma Persiano, intitolato Kiulustan
(–ulistan, op. a.); Formolario di vari Documenti giuri-
dici in lingua Turca; Manoscritto di Racconti Istorici
in Idioma Turco; Vocaboli e Frasi Arabe e Persiane
dette Kiulustan; Manoscritto in Idioma Persiano inti-
tolato Kiulustan in Versi; Formolario di alcuni Scritti
Turchi, usati sotto l’Eccelsa Repubblica e copie di varie
scritture Turche e Complimenti; Formolario di Lettere
e di vari scritti Uffiziosi in Idioma Turco; Manoscritto
Arabo di Storia Orientale sopra diversi Popoli; Mano-
scritto in Idioma arabo di Massime morali Cristiane
del Padre Marco Francese, Procuratore generale di
Terra Santa; Salmi in Idioma Arabo; Manoscritto
Perisano Storico di Firuz Sciah; Alcune Traduzioni
de Turco; Regole gramaticali della Lingua Turca.

66 Uz –ulistan, Bostan (voÊnjak) je najpoznatije djelo per-
zijskog pjesnika Sadija (F. BarjaktareviÊ, Pregled istorije persijske
knjiæevnosti: 50-53).

67 Tursko-perzijski rjeËnik u stihu, popularno nazvan ©ahidija.
Autor je ©ahidi-dede (1470-1550). Muhamed ÆdraloviÊ, “©ahidija
u Bosni (©ahidija u arabiËkim rukopisima Boπnjaka).” Behar 60/
61 (2002/XI): 32-36.

68 DAD, Acta et Diplomata, 18 stoljeÊe, serija 76, sv. 3190,
br. 276.

69 Baki-efendi poznati je osmanski liriËar 16. stoljeÊa.
70 Spomenuti priruËnik o krasopisu.
71 Hafiz ‡ najveÊi perzijski lirski pjesnik (1304-77).

Tiskane knjige: Jacobi Golii Lexicon Arabico-Latinum;
Lexicon Heptaglotton, Hebraicum, Chaldaicum, Syria-
cum, Samaritanum, Aethiopicum, Arabicum conjunc-
tim et Persicum separatim; Grammatica Turcica,
Francisci à Meninski; Annali Ecclesiastici del Cardina-
le Baronio in Lingua araba; Vocabolario Italiano
Turchesco; Storia di querre degli Ottomani e Geografia
in Turco; Libro stampato in Idioma arabo sulle dottrine
Greco ‡ Scismatiche; Fiori grammaticali della lingua
Araba; Sintassi della costruzione araba; Libro Arabo
sopra Materie Ecclesiastice; Libro di Silvestro, Pa-
triarca d’Antiochia, greco ‡ scismatico contro il Dog-
ma Latino ‡ Catholico; Liber de imitatione Christi,
authore Thoma de Kempis, tradotto in Idioma Arabo72.

POKU©AJ OSNUTKA JAVNE ©KOLE ZA
OSMANSKO-TURSKI JEZIK U DUBROVNIKU

Na sjednici Senata 25. svibnja 1796. donesena je
odluka da se u Dubrovnik dovede hodæa koji Êe pouËa-
vati trojicu mladiÊa jezika. Senatori su nakon dodatne
rasprave zakljuËili da bi taj hodæa zapravo trebao
pouËavati sve one koji su zainteresirani za osmansko-
-turski jezik. Dragoman Nikola Radelja je dobio
nareenje da u Bosni pronae osobu pogodnu za rad
s mladim ljudima. Senatori su mu dali odrijeπene ruke.
Neka ide tamo gdje vjeruje da bi mogao pronaÊi sta-
loæenoga hodæu mirne prirode. Neka, kao znalac, sam
procijeni i dogovori kakav bi trebao biti ritam uËenja.
©to se tiËe hodæine godiπnje plaÊe, smije mu ponuditi
iznos do 1500 pijastera. Uspije li ugovoriti manje, to
Êe biti novi dokaz njegove revnosti u pitanju πtednje
dræavnog novca.73

U lipnju 1796, meutim, Senat je povukao odluku
o slanju Radelje u potragu za hodæom. Nije poznato
πto se nakon toga dogaalo. U svakom sluËaju, bio je
to u najmanju ruku pokuπaj da se u Dubrovniku osnuje
svima dostupna πkola za uËenje osmansko-turskog
jezika.

72 V. MioviÊ i N. Selmani, “Turska kancelarija i Acta Turca-
rum od vremena DubrovaËke Republike do danas.”: 244-248.

73 Let. Lev. sv. 108, f. 17, 17v. Cons. Rog. sv. 203, f. 15, 15v,
38, 38v, 39, 72v, 74v, 99, 103.

IZVORI DRÆAVNOG ARHIVA U DUBROVNIKU

Acta Consilii Rogatorum, serija 3
Acta Minoris Consilii, serija 5
Acta Turcarum, serija 75
Diplomata et Acta, 17. stoljeÊe, serija 76
Diplomata et Acta, 18. stoljeÊe, serija 76
Diversa de Foris, serija 34
Lettere di Levante, serija 27/1



146

LITERATURA

Aydín, Bilgin. “Divan-í Hümayun tercümanlarí ve
Osmanlí kültür ve diplomasisindeki yerleri.” Osmanlí
Araùtírmalarí 29 (2007): 41-86.

BarjaktareviÊ, Fehim. Pregled istorije persijske knjiæev-
nosti. Beograd: NauËna knjiga, 1979.

»uËiÊ, Vesna. “Misija Damjana BraËeviÊa u Parizu za
DubrovaËku Republiku poËetkom 19. stoljeÊa.” DubrovaËki
horizonti 40 (2000): 122-131.

EfendiÊ, Fehim. “Dragomani i kancelarija turska u
Dubrovniku”: Kalendar Gajret (1940): 3-11.

Krizman, Bogdan. “DubrovËani ‡ diplomate u stranoj
sluæbi: Miho BoæoviÊ i Damjan BraËeviÊ.” Novi list (18.
12. 1955).

Lucchetta, Francesca. “L’ultimo progetto di una scuola
orientalistica a Venezia nel settecento.” Quaderni di Studi
Arabi 3 (1985): 1-43.

..... “La scuola dei ‘giovani di lingua’ veneti nei secoli
XVI e XVII.” Quaderni di Studi Arabi 7 (1989): 19-40.

..... “Lo studio delle lingue orientali nella scuola per
dragomanni di Venezia alla fine del XVII secolo.” Quaderni
di Studi Arabi 5/6 (1987/8): 479-498.

..... “Un progetto per una scuola di lingue orientali a
Venezia nel settecento.” Quaderni di Studi Arabi 1 (1983):
1-28.

..... “Una scuola di lingue orientali a Venezia nel
settecento: il secondo tentativo.” Quaderni di Studi Arabi
2 (1984): 21-61.

MioviÊ, Vesna. DubrovaËka diplomacija u Istambulu.
Zagreb-Dubrovnik: Zavod za povijesne znanosti HAZU u
Dubrovniku, 2003.

..... DubrovaËka Republika u spisima osmanskih sulta-
na. Dubrovnik: Dræavni arhiv u Dubrovniku, 2005.

Vesna MioviÊ i Nikπa Selmani, “Turska kancelarija i
Acta Turcarum od vremena DubrovaËke Republike do da-
nas.” Anali Zavoda za povijesne znanosti HAZU u Dubrov-
niku 45 (2007): 235-284.

MioviÊ-PeriÊ, Vesna. “Dragomans of the Dubrovnik
Republic: their Training and Career.” Dubrovnik Annals 5
(2002): 81-94.

..... “Miho Zarini ‡ Dragoman (Interpreter for the
Turkish Language) of the Republic of Dubrovnik.”, u:
PopoviÊ, Toma. Dubrovnik i Turska u XVI veku. Beograd:
Srpska knjiæevna zadruga, 1973.

©ejh Sadi ©irazi, –ulistan, preveo Salih A. Trako,
Sarajevo, 1989.

©undrica, Zdravko. “Otrovi u DubrovaËkoj Republici.”,
u: Tajna kutija dubrovaËkog arhiva, II. Zagreb-Dubrovnik:
Zavod za povijesne znanosti HAZU u Dubrovniku, 2009,
153-232.

Ter Minassian, Anahide. “Les ‘Armeniens’ du roi de
France.”, u: Istanbul et les langues orientales, ur. Frédéric
Hitzel, Paris, 1997, 215-234.

ÆdraloviÊ, Muhamed. “©ahidija u Bosni (©ahidija u
arabiËkim rukopisima Boπnjaka).” Behar 60/61 (2002/XI):
32-36.

SUMMARY

RAGUSAN YOUTH AS STUDENTS OF
OTTOMAN-TURKISH IN THE PERIOD OF THE
RAGUSAN REPUBLIC

Since the mid-fifteenth century the Dubrovnik
diplomats regularly visited the Porte, where they
handed over the “haraË” (local tax) and handled the
open issues in the Ottoman-Ragusan relations. Un-
doubtedly they were in need of interpreters. In the
first decades they relied mostly on the Porte’s drago-
mans, sometimes even on the Florentine ones, which
was considered a temporary solution since only a na-
tive man could be trusted. Besides at the Porte, the
Ragusans needed a dragoman for very frequent em-
bassies to the dignitaries in the neighbouring Bosnia
and Herzegovina, as well as for the service in so-called
Turkish Office in Ragusa in charge of archiving and
translating Ottoman documents. All these jobs, espe-
cially the ones in Ragusa, required a serious drago-
man service, so that the government started looking
for the young men inclined to study the Ottoman-
Turkish language in the sixteenth century. Accord-
ing to the results of the previous research the school-
ing of Ragusan youth is mentioned for the first time
in 1558, when the Ragusan Senate ruled to finance
the study of Ottoman-Turkish in Istanbul for Nikola,
a son of the deceased dragoman Peter. The education
was divided into two phases. Ragusan youths studied
for the first three years in Ragusa or in the Ottoman
cities such as Sophia, Smyrna, Plovdiv, Alexandria,
Canea, and Edirne. Afterwards followed a three-year
long period of concluding studies in Istanbul.

It was a fact that a fair number of Ragusan youth
students didn’t manage to finish their studies. Some
died of plague during their studies in the Ottoman
Empire, some gave themselves to vices and vagrancy
and forswore their schooling, some enlisted into the
dragoman service of other states. Despite these unfa-
vorable circumstances, the Ragusan study of Otto-
man-Turkish was fairly well established in the eigh-
teenth century. The system devised by dragomans and
consuls nurtured realiable and capable interpreters and
diplomats such as Luka LuËiÊ and his son Vlaho,
Andrija Magrini, Markantun Rosa, Miho Zarini, Miho
BoæoviÊ, Nikola Radelja, Antun Vernazza, as well as
Luka Chirico and –uro CuriÊ, who were also the
Ragusan consuls in Instanbul. In the late eighteenth
century the Ragusan authorities planned to establish
a public, accessible-to-all school for the study of the
Ottoman-Turkish language.



147

Tursko æensko pismo: Sevgi Soysal

Kamo Êe knjiæevnost, Sevgi?

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Ece TEMELKURAN

RijeË je, naravno, o sluËajnosti, ali kad se osvrnem
sad, s Ëetrdeset godina, simpatiËna je to sluËajnost.
Prvu sam pjesmu napisala s osam godina, 1980. godi-
ne u kojoj je Turska potonula u tamu faπizma nakon
najkrvavijega dræavnog udara u novijoj povijesti svije-
ta. SjeÊam se kako su se odrasli ukuÊani guπili u tuzi,
a nama nisu govorili niπta. Zato se Ëinjenica da moja
prva pjesma govori o pobuni ne moæe tumaËiti samo
kao sluËajnost. ZapoËinje sa: “Vi mislite da djeca niπta
ne znaju”. Æeljela bih, kad bih samo mogla ‡ bez imalo
podsmijeha ‡ dotaknuti samu sebe u toj dobi. “Tako
treba, mala”, rekla bih si, “nastavi s pisanjem!” Po-
gladila bih se po glavi i dodala:

“Ali ova druga pjesma, ova o tratinËici koja je
smrπavila jer je na dijeti... Ni nju nemoj odbaciti.”

I vjerojatno se ne bih mogla suzdræati, nastavila
bih:

“Pisac moæe pomisliti da je sav satkan od mrænje
prema vlastodrπcima i od vlastitih duænosti spram onih
koje ta vlast tlaËi. To bi te u nadolazeÊim godinama
moglo popriliËno muËiti, odmah da ti kaæem. A æivjet
Êeπ u dosta teπkoj zemlji. Svaki dan dogaat Êe se
neπto πto Êe te podsjeÊati na tu tvoju duænost i odgo-
vornost. Zato Êe ti duhovitost i knjiæevnost koja nema
dodira s politikom biti jako potrebni. Da mi budu
skroviπte, pitaπ ti. Kao bijeg? Ne znam. Ali ako ne
odluËiπ postati politiËarka ili neπto sliËno ‡ a pretan-
koÊutna si za to, vjeruj mi ‡ morat Êeπ briæno Ëuvati
tu ravnoteæu.”

Kao da se vidim u tom trenutku, kovrËavu i krup-
nih oËiju. Vidim i svoj pogled koji jasno govori da

nisam shvatila πto je reËeno. Da bih se iskupila, dodala
bih joπ i ovo:

“I ne brini zbog te tvoje kose koja lomi Ëeπljeve.
Nakon nekog vremena neÊe viπe biti toliko kovrËava.
I nemoj, molim te, tugovati πto ti je ime tako kratko i
πto ne bi pristajalo plesaËici!”

I dok bi ona-ja poskakujuÊi odlazila, mislila bih:
“PriËala si gluposti. Pisac je duh koji se nuæno

muËi negdje izmeu dræave i knjiæevnosti. On je usred
toga, nema mu spasa!”

* * *
Æalost, klonulost i bol na ovome svijetu podnoπlji-

vima Ëini samo jedno: Ëovjek. UzimajuÊi u obzir da
je isto to biÊe i uzrok æalosti, klonulosti i boli, jasno
je o kakvoj je proturjeËnosti rijeË. Bilo kako bilo,
Ëovjek moæe izdræati samo kad zna da nije sam. Dræi
se na nogama dok se moæe na nekoga osloniti. Æivi
zbog onoga tko mu je sliËan, Ëak i ako ga ne vidi, vje-
rujuÊi.

Ovih dana pokuπavam pisati roman o onome πto
je moju zemlju snaπlo kad sam imala osam godina.
Gledam Tursku osamdesetih godina. Jedno od tank-
oÊutnih stvorenja koje vidim u tom krvavom dvoriπtu
jest spisateljica Sevgi Soysal. Doista, æivot se moæe
shvatiti tek kad mu doe kraj. Sevgi Soysal otiπla je
prije dræavnog udara 1980. A za dræavnoga udara
1971. zavrπila je u zatvoru. Pisala je bez prestanka, i
u zatvoru, i prije, i poslije njega. »itam trenutno njezin
roman “Podne u Jeniπehiru“ zajedno s knjigom “Gle-
dati“, zbirkom njezinih politiËkih eseja. Vidjeti neko-

Turska spisateljica Ece Temelkuran (r. 1973. u Izmi-
ru) diplomirana je pravnica. Novinarstvom se poËela ba-
viti 1993; djelovala je u nekoliko znaËajnih novina, bila
je dopisnica CNN Türk-a, a na informativnom kanalu
Habertürk neko je vrijeme vodila svoju emisiju. »lanci
su joj objavljivani i u novinama Nawaat, New Left Re-
view, Le Monde Diplomatique, Global Voices Advocacy
i Guardian. Bavi se temama kao πto su æenski pokret,
politiËki optuæenici, Bliski istok, kurdsko i armensko
pitanje u Turskoj i dr. Dobitnica je brojnih nagrada, kao
novinarka, spisateljica i aktivistica.

Na hrvatski su prevedene njezine knjige Planina boli
(prev. Anelko VlaπiÊ, Naklada Ljevak, 2013) i Zvuk
banana (prev. Jana BuπiÊ, Hena com, 2014). Hrvatska
publika spisateljicu je imala prilike upoznati na 18. sajmu
knjige u Istri (2012. godine u Puli), kao i u programu 7.
subversive festivala u Zagrebu (videovezom).

Tekst koji slijedi Ece Temelkuran napisala je kao
poklon turkoloπkom jubilarnom broju Knjiæevne smotre,
na Ëemu joj srdaËno zahvaljujemo.



148

ga tko mi je sliËan, hmm... Ne pruæa mi baπ spokoj,
Ëovjeka obuzima neka tugaljiva radost. I ona je duh
koji se razapinjao izmeu politike i knjiæevnosti. Spo-
minje tu i tamo nosoroge, aludirajuÊi na “Nosoroge“
Eugenea Ionescoa, i jasno je s koliko je nosoroga bila
okruæena, koliko je bila umorna. Pokuπava u Ëovjeku
vidjeti neπto dobro, Ëak i ako na prvi pogled ne ide.
“Da je æivjela u nekom drugom vremenu, tko zna πto
bi sve napisala“, kaæem sama sebi, znajuÊi koliko je
ta pretpostavka promaπena, znajuÊi da nikakva Sevgi
Soysal neÊe æivjeti ni u kakvom drugom vremenu, to
je nemoguÊe. »ovjek je jednokratan, pjesma labuda
pred smrt.

Gledam Sevgi Soysal i postavljam si pitanje koje
ponavljam posljednjih dvadeset godina: kad prestaje
dug prema zemlji koji sam sebi natovariπ? Prestaje li
ikada? Je li u zemlji u kojoj je sve ispolitizirano i u
njezinu jeziku moguÊa knjiæevnost koja bi bila daleko
od politike?

Ili, mora li piπËev duh uvijek æivjeti u sukobu? U
sukobu izmeu onoga Ëudnog stanja djeËjega duha
prerano probuena iz popodnevnoga sna, i krikova
ubojica i ubijenih... Tako to mora biti. VjeËni labui
pjev.

S turskoga prevela
Marta ANDRI∆

Ece Temelkuran (foto Mehmet Turgut)



149

Bojiti polumjesec

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Sevgi SOYSAL

Za jednoga od besposlenih dana, Hasan OzËakar
sjedio je sav ositnio pod teretom beskorisnih i nepo-
kretnih trenutaka, s rukama i nogama koje su
zaboravile uzimati i davati, zaboravile hodati, drugim
rijeËima, bilo πto mijenjati. Sjedio je tako u vremen-
skom procjepu koji ne veæe niπta ni sa Ëime. Potom
su mu se ruke prisjetile sposobnosti da prijeu iz
jednog u drugi poloæaj. Nagnuo se i uzeo novine, i u
njima, meu oglasima s licitacijama, proËitao da Êe
polumjesec navrh zgrade Crvenog polumjeseca biti
obojen “sustavom zapeËaÊenih kuverti”. Eto posla,
moguÊega prvoga koraka do bogatstva. Odmah treba
krenuti, takva se prilika ne propuπta, valja pokrenuti
ruke i noge, biti koristan, pomisli, i odmah mu se sitni
stas malko izduæi. Sjedne i vrlo paæljivo napiπe ponudu
Glavnoj upravi Crvenog polumjeseca. Nije vjerovao
da Êe posao dobiti, zaπto bi vjerovao. Vjera, sigurnost
‡ to nisu apstraktni pojmovi. Sigurnost se moæe staviti
na mjesto neËega, moæe neπto pretvoriti u neπto drugo.
Primjerice, sigurnost moæe znaËiti srebrni svijeÊnjak,
kuÊa, novo odijelo, koËoperan posao, mjeseËna plaÊa,
sve se to moæe preobliËiti u sigurnost. Hasan OzËakar
nije imao niπta πto bi mogao pretvoriti u sigurnost,
Ëak ni sebe sama. Potom, niti je on bio liËilac, niti se
razumio u boje i liËilaËke poslove, a i upuÊenost u
neki posao moæe se preraditi u sigurnost. I tako je
poslovnu ponudu napisao sa smjeloπÊu koju moæe
pruæiti nesigurnost i beznae, bez straha od nadola-
zeÊih nesigurnosti i beznaa; zatraæio je najniæu mogu-
Êu svotu, i uz to ponudio desetogodiπnje jamstvo. Dva-
tri sluæbenika iz Glavne uprave koji su u svakoj prilici
‡ i u krevetu sa æenama, i na pijankama s drugovima
za stolom ‡ isticali kako dræavni novac πtite krajnje
pedantno i Ëuvaju ga kao vlastitu Ëast, bacili su se na
ponudu Ëim su je vidjeli. Svatko Ëeka neku priliku, a
ovo je bila izvrsna prilika da se pedantnost i Ëast vide

na djelu. Posao je dobio Hasan OzËakar. Ponudu je
napisao na brzinu, ævaËuÊi kruh i halvu. Nije, primje-
rice, izraËunao koliko je novaca potrebno da se oboji
ogroman polumjesec; nije ni mogao izraËunati, tC nije
znao koliko je boje za to potrebno. Nije znao ni cijene
boja. Vrlo je malo znao o bojenju mjeseca. Samo je
mislio kako bi bojenje mjeseca moglo neπto promije-
niti. Nije imao ni vremena ni strpljenja da se raspita i
informira. Morao je samo reagirati prije drugih i dati
najniæu ponudu, ponudu koja ulijeva najviπe povje-
renja i nade, ponudu koja se moæe doæivjeti kao izraz
povjerenja. Tako je i uËinio. Upotrijebio je noge i
napravio prvi korak prema sigurnosti i nadi, moæda
se moæe reÊi i bogatstvu. U tom prvom koraku, iznos
koji je traæio za bojenje mjeseca potroπio je na boju,
ljestve i Ëetku. Sav se predao nastojanju da dobro
obavi posao. No, bojenje mjeseca bio je teæak posao.
Koristiti Ëetku nije bilo nimalo lako, kao ni bilo πto
drugo Ëemu se nije naviknulo; bilo je novo, zamorno,
bolno. Drugi dan morao je kupiti novu Ëetku, jer su
dlake prve ostale prilijepljene po mjesecu. Nije imao
ni novËiÊa. To, eto, znaËi shvatiti da nemaπ noge baπ
kad kreneπ zakoraknuti. Drugu je Ëetku uzeo na dug.
Nije jeo, cijeli je dan bojio mjesec. Prvo s jednoga
kraja, pa s drugoga, pa cijeloga kako bi se boja ravno-
mjerno raspodijelila. Nestajalo mu je boje. Uzeo bi
boju na dug, dlake Ëetke lijepile bi se za mjesec, trËao
bi po novu Ëetku, i ponovno bojio da prikrije dlake.
Nestajalo mu je boje, opet ju je uzimao na dug, nije
ni jeo ni pio, ne samo zato πto nije imao novaca, nego
i stoga πto na hranu nije ni pomiπljao, nije mogao jesti.
Mislio je samo na mjesec, na to kako bi ga πto bolje
obojio i izvrπio duænost koju je na sebe preuzeo. Za-
pravo se bojao da bi se moglo otkriti kako nije liËilac,
i doznati da ne zna πto bi s Ëime povezao, πto Êe u πto
pretvoriti i promijeniti. Njegova je æelja zapravo bila

Sevgi Soysal (1936-1976) roena je u Istanbulu. Stu-
dij arheologije zapoËela je u Ankari, a nastavila ga od
1956. u NjemaËkoj, u Göttingenu, uz studij teatrologije.
Po povratku u Ankaru (1958) radila je u NjemaËkom
kulturnom centru i na Radiju Ankara. U to je vrijeme po
Ëasopisima poËela objavljivati pripovijetke i eseje za koje
se danas smatra da pripadaju pravcu “novi realisti“, u
Ëijem su prvom planu nespokoj i nelagoda pojedinca
suoËenog s druπtvenom zajednicom.

Prvi njezin roman Hodanje, objavljen 1970, temati-
zira muπko-æenske odnose i brak. Nakon dræavnog udara

12. oæujka 1971. taj je roman zabranjen zbog “opsce-
nosti”, a Sevgi je ostala bez posla na dræavnoj televiziji
i nakratko zatvorena.

S treÊim muæem, pravnikom Mümtazom Soysalom,
vjenËala se u zatvoru, gdje je on boravio pod optuæbom
da je πirio komunistiËku propagandu. I sama je potom
zatvorena iz politiËkih razloga. Njezin roman Podne u
Jeniπehiru koji je napisala u zatvoru dobio je 1974. pre-
stiænu nagradu za knjiæevnost Orhan Kemal.

Preminula je 1976. od raka, ne stigavπi dovrπiti po-
sljednji roman Dobro doπla, smrti.



150

jednostavnija: biti dobar liËilac, stanje u kojemu se
zatekao doæivjeti kao korisno, kreativno, lijepo, kao
uspjeπno, tC tko to ne bi htio? Biti netko tko svoj posao
dobro obavlja. Ako se to moæe postiÊi tako da se ovaj
mjesec dobro oboji, treba to tako i obaviti. Dobro obo-
jen mjesec s vremenom se moæe pretvoriti u sigurnost,
nadu ‡ a moæda se to moæe zvati i bogatstvo. Nepre-
stanim bojenjem sloj boje dostigao je debljinu prsta.
Povrπina joj je bila reljefna. Sluæbenici u Glavnoj
upravi u poËetku su se Ëudili πto bojenje polumjeseca
nikako ne prestaje. »inovnice, daktilografkinje, uzne-
miravao je pogled na liËioca koji se jedva dræi na
ljestvama, bojale su se za njega, izgledao je kao da Êe
svakog trena pasti. Bojenje mjeseca Hasana OzËakara
bilo je zastraπujuÊe i uznemirujuÊe kao i sve drugo
πto je novo. Na koncu su se njihovi kolege poËeli kla-
diti u dan kad Êe bojenje zavrπiti. Gubili su oni koji
su tvrdili da Êe zavrπiti, i bili su kivni na liËioca, tu
novost koja se ne razotkriva, za koju se ne zna πto je.
Osim toga, neprestano bojenje mjeseca “naruπavalo
je ozbiljnost” zgrade Crvenog polumjeseca. Bila je
to ozbiljna zgrada, dovrπena i potpuna; ako na nekoj
zgradi ima neπto πto je nedovrπeno i ne sluti se kad Êe
biti dovrπeno ‡ pa bio to i polumjesec ‡ ta zgrada ne
ulijeva povjerenje. Na kraju je situacija privukla paæ-
nju i generalnog direktora. Generalni je direktor zatra-
æio da se dozna koliko Êe joπ liËilac raditi te da mu se
to prijavi “po hitnom postupku“. Kad su k Hasanu
OzËakaru doπli Ëinovnici i pitali ga kad Êe dovrπiti
bojenje, veoma se zaËudio. Nije imao odgovora. Osje-
Êao se kao netko tko joπ nije postao vjeπt u bojenju
mjeseca, nije znao πto povezati s Ëime, i πto Êe se u

πto pretvoriti, nije znao kamo zakoraknuti, nije se ni
obogatio. Kako bi mogao znati koji Êe dan povjerovati
da je mjesec dobro i uspjeπno obojen? Kako bi mogao
odrediti kojeg Êe dana za sebe pomisliti da je majstor-
-liËilac? Sve im je to pokuπao izloæiti dugim i nejasnim
reËenicama, postien, sve manji i manji. Ako su shva-
tili da nije liËilac, da ne zna kako se stvari mijenjaju,
pa su odluËili posao dati drugome, bolje da nije napra-
vio taj korak na putu prema promjeni, taj poËetak
moguÊeg bogatstva. »inovnici su se vratili, a da niπta
nisu shvatili. I nisu mogli niπta prenijeti generalnom
direktoru.

‡ Kad Êe taj nesretnik zavrπiti s bojenjem?
‡ Nismo ga shvatili, nije rekao niπta konkretno.
‡ Koliko dana radi taj Ëovjek?
‡ Mjesec dana, gospodine direktore.
‡ Zar se mjesec ne moæe obojiti u mjesec dana?
‡ Mjesec je, kako i sami vidite, zapravo obojen.

Ali taj Ëovjek svejedno nastavlja s bojenjem.
‡ Kaæite mu neka prestane. Dajte mu novac i neka

ide. Sutra ga ne æelim vidjeti, jasno?
Kad je Hasanu OzËakaru predan novac uz pri-

opÊenje da je njegov posao gotov i mjesec obojen,
koljena su mu klecala od umora, gladi i nesanice.
Otiπao je kuÊi guπeÊi se u tuzi. Plakao je. Kantu, Ëetke
i ljestve pogubio je usput. SljedeÊeg je dana gotovo
sav novac koji je dobio dao za dugove. Mjesec dana
preæivio je spavajuÊi, na kruhu i jogurtu. Kao da se
raziπao s voljenom æenom. Teπko je bilo zaboraviti
mjesec, to πto je moæda moglo povezati neπto s neËim,
neπto promijeniti. Nakon mjesec dana na vrata su mu
pozvonili Ëinovnici:

‡ Boja na polumjesecu popucala je i pootpadala.
‡ Æao mi je, mene taj mjesec viπe ne zanima.
‡ Dali ste desetogodiπnje jamstvo!
Sad je pak bojenje mjeseca izgledalo kao prisilan

æivot s nevoljenom æenom. OËajan, na dug je uzeo
boju, Ëetku i ljestve. Opet je poËeo bojiti polumjesec.
A kad je krenuo, vratila mu se i strast, bojio je sve
dok mu nisu rekli da je gotovo. Pa opet dani iscrplje-
nosti, prisiljavanja na zaborav, dani bijede i patnje.
Pa oluja, malo kiπe, zvono na vratima i ponovno
bojenje. I tako deset godina. Deset se godina niπta
nije promijenilo, niπta se u niπta nije pretvorilo. Zadu-
æio se na sve strane. Bio je vrlo siromaπan, sve siro-
maπniji, samo se to mijenjalo, jedini napredak. Svaki
je posao morao ostavljati kad bi mu javili da mjesec
treba ponovno bojiti. Na kraju je nauËio bojiti, kao
pravi, Ëasni majstor liËilac. »ekao je da se boja ospe,
da opet poËne s bojenjem, da joπ jednom potvrdi kako
je izuËio zanat, da je sposoban neπto promijeniti u
neπto, s Ëeænjom je to Ëekao. Ali nisu dolazili. Zvono
nije zvonilo. A vidio je, prolazeÊi pored Crvenog
polumjeseca, da se boja opet osula. Ne izdræavπi, upu-
tio se u Glavnu upravu.

‡ Koga traæite, gospodine?
‡ Ja sam liËilac polumjeseca. Boja se opet osula,

htio sam pitati kad mogu poËeti s bojenjem?
S Ëinovnicima je iπao niz i uz stepenice, uπao je u

mnoge urede kopËajuÊi dugmad na sakou, sve manji

Sevgi Soysal



151

i manji. Pregledani su registri. Tiπina, πuπkanje papira.
Slatko i muËno Ëekanje, oËekivanje, drago oËekivanje
‡ nada.

Na kraju je saznao da je desetogodiπnje jamstvo
isteklo.

Iziπao je iz zgrade.
Po cijelom bulevaru leprπali su natpisi: Tjedan

Crvenog polumjeseca, Tjedan Crvenog polumjeseca
i solidarnosti sa siromaπnima.

PritrËalo mu je dvoje djece. Na rever su mu zaka-
Ëili maleni papirnati crveni polumjesec. Hasan OzËa-

kar prekopao je dæepove. Naπao je samo jednu liru, i
tu je zadnju liru dao djeci; dao im je kraj, kraj bojenja,
nemoguÊnost povezivanja, nepromjenjivost.

Razmiπljao je hodajuÊi bulevarom: sad Êe se te
lire skupljati, jedna po jedna, i svim Êe siromasima
pomoÊi, pa Êe doÊi red i na mene, spasit Êe me Crveni
polumjesec, neπto Êe se pretvoriti u neπto. Laknulo
mu je, pomislio je da je uspio neπto s neËime povezati,
iπao je bulevarom obiËnim koracima misleÊi kako na-
preduje.

S turskoga prevela
Marta ANDRI∆

Istanbul, o. 1970.



Razglednica carigradske tiskare “Zellich”: “Turska fontana i skupina vodonoπa (Sakka)”
(Fontaine Turque et groupe de porteurs d’eau (Sakka)) ‡ Zbirka Dimitrisa Loupisa, Atena



153

Prevoenje u bojama Crvene

Turska knjiæevnost u hrvatskim prijevodima
(1990-2013)1

StruËni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Neven U©UMOVI∆
Gradska knjiænica Umag

Ekrem »AU©EVI∆
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

I. UVOD

Intenzivno prevoenje s turskoga jezika, koje kod
Hrvata zapoËinje 20-ih godina proπloga stoljeÊa i traje
sve do iza Drugoga svjetskog rata, u komunistiËkoj
se Jugoslaviji gotovo bilo ugasilo. U svijesti hrvatskih
graana toga razdoblja suvremena Turska jedva da je
i postojala, o Ëemu najbolje govori Ëinjenica da je
broj prevedenih turskih autora od 1945. do 1991, to
jest do proglaπenja hrvatske neovisnosti, iznimno
malen. Jednako tako, na ZagrebaËkome sveuËiliπtu,
koje je najstarije i najveÊe, a vjerojatno i najznaËajnije
hrvatsko sveuËiliπte, od zavrπetka Drugoga svjetskog
rata do raspada SFRJ nikada nije pokrenuta inicijativa
da se osnuje studij orijentalnih (bliskoistoËnih) jezika.
ZagrebaËko sveuËiliπte razvijalo je studij indologije,
Ëije je utemeljenje bilo potaknuto i vrlo dobrim poli-
tiËkim odnosima SFRJ i Indije, dok je studij arapskoga
i turskoga jezika bio prepuπten istoËnijim krajevima
zemlje, to jest centrima onih dijelova bivπe dræave
koji su dugo bili u sastavu Osmanskoga Carstva: Beo-
gradu, Sarajevu, Priπtini i Skopju.

Od 1945. do kraja πezdesetih godina proπlog sto-
ljeÊa u Hrvatskoj je prevedeno s turskoga jezika svega
desetak naslova: πest romana,2 nekoliko kratkih priËa

i nekoliko pjesama klasiËnih i modernih pjesnika
uvrπtenih u Antologiju svjetske lirike (Zagreb, 1956.
i 1965).3 Nakon toga zanimanje za turske autore
zamire. Doduπe, 1985. godine u splitskome Ëasopisu
MoguÊnosti (br. 10-11-12) objavljen je izbor suvre-
mene turske pripovijetke, ali on nije imao nikakva
odjeka ni kod izdavaËa, ni kod Ëitatelja. Osim druπtve-
ne i kulturne nezainteresiranosti za Tursku i suvre-
mene turske teme opÊenito, ravnoduπnosti kojom je
doËekan taj tematski broj sigurno su pridonijeli i ne-
struËno napravljen izbor pripovijedaka te, posebice,
neujednaËena kvaliteta prijevoda (priloge je prevodio
veÊi broj prevoditelja), meu kojima se neki doimaju
kao osrednji studentski radovi.

©to se pak tiËe prevoenja hrvatskih pisaca na
turski jezik (u ono vrijeme Turci su koristili termin
“jugoslavenski“ pisci), situacija je bila joπ poraznija.
Zanimanje za “jugoslavenske” pisce kod turskih
izdavaËa potaknuto je dodjeljivanjem Nobelove na-
grade za knjiæevnost Ivi AndriÊu (1961), a vrlo dobra
recepcija njegovih djela kod turskih Ëitatelja djelo-
miËno se moæe objasniti i time πto se radnja njegovih
romana i pripovijedaka odigrava u osmanskome pe-
riodu bosanske povijesti. Zbog toga se od πezdesetih
godina proπloga stoljeÊa AndriÊ sustavno prevodi ili
sa srpskog izvornika ili s drugih europskih jezika: Na
Drini Êuprija (1962),4 TravniËka hronika (1963),
Prokleta avlija (1964), zbirka pripovijedaka pod
naslovom Bosna hikayeleri (1965), PriËa o kmetu
Sinanu (1976) i drugi prilozi po antologijama i Ëaso-
pisima. Hrvatska knjiæevnost u prijevodima na turski
jezik marginalno je zastupljena. 70-ih i 80-ih godina
proπloga stoljeÊa u Ëasopisima turske manjine iz bivπe

1 Ovaj rad predstavlja znatno proπireniju i produbljeniju
verziju Ëlanka s naslovom “Translations from Turkish in Croatia,
1990-2010”, koji je Next Page Foundation u studenome 2010.
godine objavila na webu kao rezultat istraæivanja provedenih u
sklopu velikoga projekta “Translating in the Mediterranean” (http:/
/www.npage.org/IMG/pdf/Turkish-Croatia-corr.pdf).

2 H. Z. Uùaklígil: Saliha hanuma: roman iz burnih dana Cari-
grada [Saliha Haním], Zagreb, 1953. (preveo F. Spaho); isti autor:
Biljeænica jednog pokojnika [Bir Ölünün Defteri], Zagreb, 1953.
(preveo E. N. BulbuloviÊ); R. N. Güntekin: Grmuπa [Çalíkuùu],
Zagreb, 1962. (preveo F. Spaho); Y. K. Karaosmanoülu: Nur Baba
[Nur Baba]. Zagreb, 1945. (preveo F. SulejmanpaπiÊ); isti autor:
KuÊa pod najam [Kiralí Konak], Zagreb, 1958. (preveo N. Filipo-
viÊ); R. A. Sevengil: Goli ljudi [Çíplaklar], Zagreb, 1945. (preveo
H. Bjelavac).

3 Podaci preuzeti iz Azra AbadæiÊ Navaey: Tursko-hrvatske
knjiæevne veze, Hrvatska knjiæevna enciklopedija, Zagreb, 2012,
str. 346.

4 Roman je 2000. doæivio peto tursko izdanje.



154

Jugoslavije (Sesler, Birlik i Tan) objavljeno je viπe
Krleæinih pjesama u prijevodu H. Mercana, N. Zeke-
riye i õ. Emina. Od proznih mu je djela prevedena tek
pokoja novela: Bitka kod Bistrice Lesne (1978) i
Hiljadu i jedna smrt (1982), te odlomci iz Banketa u
Blitvi (1982) i Gospode Glembajevih (1973).5

Nakon proglaπenja hrvatske neovisnosti i poja-
Ëane diplomatske inicijative da πto viπe zemalja prizna
novu dræavu, bilo je logiËno oËekivati da Êe se Hrvat-
ska u traæenju meunarodne podrπke pokuπati pri-
bliæiti arapskim zemljama i Turskoj ne samo na
politiËkom, nego i gospodarskome i kulturnom planu.
To se, meutim, dogodilo samo djelomiËno: uspo-
stavljeni su “prijateljski odnosi izmeu Hrvatske i
Turske” i “prisno prijateljstvo hrvatskoga i turskog
naroda” (S. Demirel), dok se odnosi s arapskim
zemljama nisu razvili u tom smjeru. (U Hrvatskoj ni
danas ne postoji studij arabistike.) Vjerojatno je to
povoljno politiËko ozraËje, ali i zagovor nekolicine
profesora s Filozofskoga fakulteta koji su bili svjesni
znaËenja turkoloπkih studija za istraæivanje hrvatske
povijesti osmanskoga razdoblja, utjecalo na odluku
ondaπnjega Ministarstva za znanost i visoko obrazo-
vanje i SveuËiliπta u Zagrebu da se na Filozofskome
fakultetu toga SveuËiliπta osnuje katedra za turko-
logiju.

Osnutak katedre stvorio je preduvjete za institu-
cionalno bavljenje turskim jezikom, kulturom i
knjiæevnoπÊu te za πkolovanje hrvatskih turkologa i
prevoditelja. Pa ipak, trebalo je proÊi cijelo desetljeÊe
da se u Hrvatskoj probudi zanimanje za Turke i tursku
kulturu, ponajprije za knjiæevnost i film, a poËev od
jeseni 2010. godine najveÊe zanimanje πiroke publike
izazivaju turske televizijske sapunice6. Takav razvoj
dogaaja u 90-im godinama proπloga stoljeÊa ne bi
mogao zamisliti ni najveÊi optimist i zagovornik hrvat-
sko-turskoga kulturnog zbliæavanja. Dakako, zani-
manje Hrvata za tursku knjiæevnost koincidira s
uspjesima Orhana Pamuka na meunarodnoj knji-
æevnoj sceni, iako je pojava “lakoËitljivih” turskih
pisaca (Elif úafak, Serdar Özkan, Ayùe Kulin...) u
hrvatskom prijevodu odliËno korespondirala s popu-
larnoπÊu serija, te upravo posljednjih godina biljeæimo
i porast broja prijevoda turskih autora.

Prvi prijevodi s turskoga jezika u neovisnoj Repu-
blici Hrvatskoj ugledali su svjetlo dana zahvaljujuÊi
dobrim hrvatsko-turskim odnosima i pragmatiËnim
razlozima na kojima se ti odnosi grade, a ne zbog
zanimanja izdavaËa i Ëitatelja za tursku knjiæevnost.
Dakako, tim se zapaæanjem uopÊe ne æeli umanjiti
znaËenje tih prvih prijevoda.

Dugogodiπnje zatiπje u prevoenju turskih autora
prekinula je 1994. godine viπejeziËna zbirka poezije
s naslovom Ljubav je πalica pileÊe juhe [Love is a
cup of chicken soup], Ëiji je autor diplomat i pjesnik
Yüksel Söylemez, prvi turski veleposlanik u Republici
Hrvatskoj. Zbirku je s engleskoga preveo poznati
hrvatski prevoditelj i pjesnik Luko Paljetak. Tri godine
kasnije u Zagrebu je iziπla i omanja knjiga politiËkih
eseja i govora tadaπnjega turskog predsjednika Süley-
mana Demirela (Pogled s Bospora, v. bibliografiju).
Prijevod te knjige iniciralo je Ministarstvo vanjskih
poslova RH, odnosno Hido BiπËeviÊ, u to vrijeme
hrvatski veleposlanik u Turskoj. Kratak predgovor
napisao je tadaπnji hrvatski predsjednik Franjo Tu-
man, a Ëitateljima se kratkim tekstom osobno obratio
i turski predsjednik Süleyman Demirel, kojemu je
knjiga sveËano uruËena prigodom njegova posjeta
Republici Hrvatskoj. BuduÊi da je samo dvadesetak
stranica te knjige prevedeno s engleskoga, a preostali
dio s turskoga jezika, Pogled s Bospora moæemo sma-
trati prvim prijevodom s turskoga jezika u Republici
Hrvatskoj.

II. NAKLADNI»KO TRÆI©TE
I PREVODILA©TVO: PREGLED

U ratnome razdoblju, u prvoj polovici devede-
setih, hrvatsko je træiπte knjiga posljediËno u velikoj
krizi; velik broj graana bori se za preæivljavanje,
kulturni interesi imaju svakako samo sekundarnu vaæ-
nost. Propadaju mnoge ugledne nakladniËke kuÊe koje
su bile u neposrednoj vezi sa sustavom poslovanja u
socijalistiËkoj Jugoslaviji, ali i s mnogo veÊim træi-
πtem. Dræava i druπtvene institucije do relativne sta-
bilnosti dolaze tek krajem desetljeÊa. Ministarstvo
kulture poËinje pokazivati veliko razumijevanje za
razvoj nakladniπtva i knjiæniËarstva, ustaljuju se
razliËiti izvori za potporu izdavaπtvu, a uveden je i
otkup novih knjiga od strane Ministarstva za sve
knjiænice u Hrvatskoj. Dræavni zavod za statistiku
Republike Hrvatske nudi relevantne podatke o izda-
vanju knjiga i broπura (broπure su neperiodiËne tiskane
publikacije od najmanje 5, ali ne viπe od 48 stranica
ne brojeÊi omot; u dræavnoj statistici one se broje za-
jedno s knjigama) od 1998. godine. Statistika za
desetljeÊe 1998-2008. najbolje pokazuje stabilizaciju
i razvoj hrvatskog izdavaπtva poËev od 2003. godine.

OËigledno je prema ovom grafiËkom prikazu da
o pravom razvoju hrvatskog izdavaπtva moæemo
govoriti tek u prvom desetljeÊu drugog milenija.
PoËetkom tog desetljeÊa poËeo je djelovati i KIS ‡

5 AbadæiÊ, isto.
6 Veliku gledanost prvo je stekla serija “TisuÊu i jedna noÊ”

(“Binbir Gece”; redatelj Kudret Sabancí), koju je RTL televizija
poËela emitirati od 22. kolovoza 2010. Interes za ovu seriju bio je
toliki da je gotovo svaki veÊi hrvatski nakladnik izdao prigodni
izbor priËa iz ove klasiËne knjige arapske knjiæevnosti. Do kraja
2013. godine na hrvatskim kanalima emitirano je gotovo dvadeset
razliËitih turskih serija. O popularnosti tih serija najbolje svjedoËi
sljedeÊi podatak o pojmovima koje Hrvati najviπe traæe na Googleu:
Najtraæeniji pojam 2013. godine u Hrvatskoj je bio “Sila”. Nije
rijeË ni o moÊi, ni o snazi, nego o glavnom liku turske sapunice
koju je emitirala jedna od domaÊih televizija. Odmah iza “Sile”
slijedi “Sulejman VeliËanstveni”, joπ jedna turska serija koja je
osvojila hrvatske televizijske gledatelje. Jutarnji list, 17. 12. 2013.
“©to traæe Hrvati na Googleu?”



155

O samostalnom hrvatskom træiπtu knjiga moæemo
govoriti tek od raspada SocijalistiËke Federativne
Republike Jugoslavije, odnosno od proglaπenja ne-
ovisnosti Republike Hrvatske 1991. godine. Do tada,
iako s velikim stupnjem kulturne, jeziËne, pa i finan-
cijske samostalnosti, hrvatsko træiπte dio je jugosla-
venskog træiπta knjiga. Svakako valja naglasiti relativ-
nu odvojenost ‡ zbog veÊe komunikacijske udaljenosti
‡ slovenskoga i makedonskoga knjiæevnog podruËja
od “πtokavskog” podruËja u koje su pripadale Srbija,

Crna Gora, Bosna i Hercegovina te Hrvatska. Naime,
na osnovi πtokavskog narjeËja Srbi i Hrvati standardi-
zirali su jezik krajem XIX. stoljeÊa, tvoreÊi dvije vrlo
bliske, ali ipak zbog nezanemarivih povijesnih, kul-
turnih, religijskih, politiËkih i drugih razlika, odvojene
knjiæevne sfere. Bosna i Hercegovina i Crna Gora pro-
filiraju pak tek danas, u samostalnim dræavama, vla-
stiti knjiæevni, odnosno jeziËni identitet. Ratovi de-
vedesetih godina podigli su, izmeu ostaloga, i nove
komunikacijske i kulturne barijere, koje su tek u po-
sljednjem desetljeÊu postale propusne. U posljednjih
nekoliko godina svjedoci smo Ëak i novog pribliæa-
vanja u nakladniπtvu i prevodilaπtvu.

Upravo su prijevodi Orhana Pamuka na hrvatski,
bosanski i srpski jezik dobar pokazatelj sloæene pro-
blematike tih odnosa. Svi prijevodi objavljeni u hrvat-
skoj nakladniËkoj kuÊi VukoviÊ & RunjiÊ iz Zagreba,
koja je inicirala prevoenje Pamuka u zemljama na-
stalim nakon raspada Jugoslavije, izaπli su naime i
kod uglednoga sarajevskog nakladnika Buybook, s
drugaËijim grafiËkim ureenjem, ali bez promjena u
tekstu, ili pak s minimalnim leksiËkim intervencijama.
Isti tekst se, meutim, u Hrvatskoj smatra prijevodom
na hrvatski jezik, a u Bosni i Hercegovini prijevodom
na bosanski jezik (vidjeti www.knjiga.ba). S druge
strane, imamo i sluËaj da se prijevod bosanskog
prevoditelja Envera IbrahimkadiÊa pojavi u izdanju
sarajevskog Librisa i u izdanju beogradske Geopoe-
tike. Srpski nakladnik se pri tom reklamira: Ovo je
prilika da Ëitaoci na srpskom jeziku meu prvima u
svetu (posle originalnog jezika) budu svedoci procesa
stizanja do Nobelove nagrade turskog laureata... Isti
se prijevod u Bosni i Hercegovini dakako smatra bo-
sanskim prijevodom, a ne srpskim.

»injenica da standardni jezici Boπnjaka, Hrvata,
Crnogoraca i Srba imaju uz manje razlike zajedniËku
novoπtokavsku dijalektalnu osnovicu (fonologiju, gra-
matiËki sustav, osnovni rjeËnik) dodatno oteæava
dokazivanje autorskih prava u sluËaju nedozvoljena
preuzimanja, koriπtenja ili plagiranja tuega prijevoda.
Prijevodi Orhana Pamuka bili su predmet æestoke
polemike i spora koji su i medijski popraÊeni u hrvat-
skom politiËkom tjedniku Feral Tribune i na hrvatskoj
javnoj televiziji (HRT). Naime, u Feral Tribuneu
br.1114 od 26. 1. 2007. novinar Ivan LasiÊ objavio je
tekst “Pokradeni u prijevodu“, u kojemu je Ekrem
»auπeviÊ ustvrdio da je Ivan PanoviÊ, srpski prevodi-
telj romana Zovem se Crvena (Zovem se Crveno, Geo-
politika, Beograd, 2006) plagirao hrvatski prijevod
tako πto ga je “samo ekavizirao i leksiËki prilagodio
srpskome jeziku”. Na taj Ëlanak emotivno su reagirali
prevoditelj i izdavaË Vladislav Bajac (Feral Tribune
br. 1115 od 2. 2. 2007). Na njihovu repliku ponovno
je uzvratio »auπeviÊ (Feral Tribune 1116 od 9. 2.
2007) tvrdnjom da dva prevoditelja ne mogu prevesti
isto knjiæevno djelo na istovjetan naËin “zato πto
prevoenje nije igra puzzli koje se mogu sloæiti samo
na jedan, unaprijed zadan naËin”. »auπeviÊ je prevo-
enje s turskoga jezika usporedio sa slaganjem lego-

knjiæniËni informacijski sustav (www.knjiga.hr), koji
nam daje niz analitiËkih uvida u odnose snaga na
hrvatskom træiπtu knjiga. Taj projekt, meutim, ostao
je stvar privatne inicijative i do danas se nije na pravi
naËin institucionalizirao. U proteklom desetljeÊu
izaπlo je 15 brojeva njihova glasila. (Op.a: kulturni
magazin i katalog knjiga, posljednji broj izaπao je
2007. godine.) U razdoblju od 2003. godine do 2006.
godine KIS je pratio i za nas najbitniju statistiku o
odnosu izvornih i prijevodnih naslova. Ta statistika
pokazuje tendenciju poveÊanja (dapaËe prevlasti)
udjela prijevodnih naslova (rijeË je, dakako, prije sve-
ga o prijevodima s engleskog) i svakako se moæe sma-
trati relevantnim i za danaπnju situaciju. Engleski jezik
ujedno je i najËeπÊi posrednik za aktualne naslove na
nekom od (za hrvatske pojmove) udaljenih jezika. To
je bitno naglasiti s obzirom na to da se u Hrvatskoj
pojavilo nekoliko turskih naslova prevedenih s en-
gleskog, izmeu ostalih i prva knjiga Orhana Pamuka
na hrvatskom Bijela tvrava (v. bibliografiju).



156

-kockica “koje dvije osobe u dvjema odvojenim pro-
storijama nikada ne bi mogle spontano sloæiti na isti
naËin jer je broj kombinacija beskonaËan”. Polemika
je na tome i zavrπila. Do sudskoga raspleta spora nije
doπlo zbog nepostojanja zakonske regulative o autor-
skim pravima u zemljama nastalim nakon raspada
bivπe Jugoslavije. Zbog toga nove polemike nije iza-
zvalo ni to πto su hrvatski prijevod Pamukova romana
Zovem se Crvena plagirali i objavili i mali izdavaËi iz
Republike Srpske i Vojvodine.

PoËetkom ovog desetljeÊa sarajevski Buybook
otvara zagrebaËku podruænicu Ëime hrvatskim Ëitate-
ljima postaju dostupni i bosanski prijevodi turskih
autora. ZagrebaËki Ëasopis Fantom slobode objavio
je pak 2011. godine, u broju 2/3, bosanske prijevode
nekolicine suvremenih turskih knjiæevnika.

III. PRIJEVODI S HRVATSKOG NA TURSKI

III.1. Statistika i æanrovska podjela

TabliËni prikaz knjiga turskih autora u Hrvatskoj
(1991-2013)

GODINA KOLI»INA ÆANR JEZIK S KOJEGA
JE PREVEDENO

1 1994. 1 knjiæevnost francuski

2 1995. 1 druπtvene i engleski
humanistiËke
znanosti

3 1996. 1 knjiæevnost turski
(poezija)

4 2003. 13 raznovrsni tekstovi turski

5 2006. 1 knjiæevnost turski

GODINA KOLI»INA ÆANR JEZIK S KOJEGA
JE PREVEDENO

1994 1 knjiæevnost engleski
(poezija)

1997 1 politiËki eseji turski i engleski
i govori

2001 1 knjiæevnost engleski

2004 2 povijesni izvor; turski
knjiæevnost (osmanski)

2006 2 knjiæevnost turski

2007 1 knjiæevnost engleski

2008 1 knjiæevnost turski

2009 2 knjiæevnost turski, engleski

2010 1 knjiæevnost turski

2011 4 knjiæevnost turski, engleski
i slikovnice

2012 4 knjiæevnost turski

2013 9 knjiæevnost turski, engleski

Uzme li se u obzir da je u gotovo pedeseto-
godiπnjem socijalistiËkom razdoblju prevedeno manje
knjiga nego u razdoblju nakon stjecanja neovisnosti,
Ëini se da se situacija ipak mijenja nabolje. Postoji
joπ jedna bitna razlika izmeu socijalistiËkog i post-
socijalistiËkog razdoblja. Naime, u prvome razdoblju
prijevodi s turskoga izlazili su u skromnim nakladama
i nalazili svoje Ëitateljstvo uglavnom meu muslima-
nima koji su æivjeli u SocijalistiËkoj Republici Hrvat-
skoj; u drugome pak razdoblju Pamuk je jedan od
najËitanijih stranih pisaca Ëiji se romani prodaju kon-
tinuirano i u vrlo visokim nakladama za hrvatske pri-

like. (Prema naπoj procjeni, samo je hrvatski prijevod
Pamukova romana Zovem se Crvena prodan u najma-
nje 15.000 primjeraka.)

III.2. Objavljene knjige po æanrovima

©to se tiËe æanrovske zastupljenosti prevedenih
turskih djela, od objavljenih prijevoda samo dva ne
pripadaju knjiæevnosti. Unutar knjiæevnoga æanra
ogroman je nesrazmjer izmeu proze i poezije. Za-
pravo, u proteklome razdoblju zanimanja za tursku
poeziju nije ni bilo (sigurno i zbog slabe prodaje knjiga
poezije opÊenito), a prijevod omanje zbirke Ljubav
je πalica pileÊe juhe (Love is a cup of chicken soup)
nastao je u posve specifiËnim okolnostima (v. gore),
a ne na poticaj nekoga hrvatskog izdavaËa ili zbog
zanimanja hrvatskih Ëitatelja kojima su i najveÊi turski
pjesnici 20. stoljeÊa (npr. Nazím Hikmet, Orhan Veli
Kaník, Bedri Rahmi Eyüboülu, Fazíl Hüsnü Daülarca,
Oktay Rifat, Melih Cevdet Anday, Hasan Hüseyin i
dr.) posve nepoznati. Zbog teπke gospodarske situacije
koja se snaæno reflektira na izdavaπtvo i na prodaju
knjiga, teπko Êe se u dogledno vrijeme pojaviti neka
antologija suvremene turske poezije, iako bi to zasi-
gurno pridonijelo kulturnome obogaÊenju hrvatskih
Ëitatelja.

III.3. Ostale publikacije

Tablica prijevoda turskih autora u Ëasopisima

Redni broj (1) odnosi se na tekst kurdskoga pisca
Mehmeta Uzuna (roen u Turskoj u blizini grada úan-
líurfe, od 1977. do 2005. æivio je u egzilu u ©vedskoj),
a broj (3) na poeziju turskoga pisca i prevoditelja Suata
Engüllüja iz Makedonije. Prilog pod rednim brojem
(4) sastoji se od poveÊega izbora raznovrsnih tekstova
koji je pod naslovom Turski kulturoskop priredila
Marta AndriÊ za Ëasopis Kolo Matice hrvatske (v.
bibliografiju). Cilj je takvoga priloga bio upoznati
hrvatske Ëitatelje s turskim autorima s podruËja
druπtveno-humanistiËkih znanosti i knjiæevnosti, a
ideju da se takav prilog uredi potaknulo je veliko zani-
manje za Orhana Pamuka. Tri su teksta iz izbora po-
sveÊena odnosu Istoka i Zapada i europeizaciji Turske,



157

jedan turskoj kinematografiji, a preostalih devet knji-
æevnosti (ukljuËujuÊi i razgovor s Orhanom Pamu-
kom). Prilog br. 5 govor je Orhana Pamuka povodom
dodjele Nobelove nagrade, objavljen u prijevodu Bar-
bare Kerovec (v. bibliografiju).

III.4. Prijevodi s hrvatskoga na turski

S hrvatskoga je na turski prevedena samo jedna
(!) knjiga ‡ antologija suvremene hrvatske ratne lirike.
Razlog tako male prevodilaËke produkcije nije u
nezainteresiranosti turskih izdavaËa i/ili Ëitatelja za
hrvatsku knjiæevnost, nego prije svega u tome πto u
Hrvatskoj, a Ëini se ni u Turskoj, nema dovoljno obu-
Ëenih prevoditelja za taj zahtjevni posao. Tu je antolo-
giju s hrvatskoga na turski preveo Suat Engüllü, ma-
kedonski TurËin koji je i sam pjesnik i prevoditelj.

IV. PRIJEVODI HRVATSKIH AUTORA PREKO
DRUGIH JEZIKA

S trima knjigama prevedenim s talijanskoga (Me-
diteranski brevijar; Kruh naπ) i francuskog jezika
(Druga Venecija) Predrag MatvejeviÊ je u razdoblju
1991-2010. najprevoeniji hrvatski autor u Turskoj.
S engleskoga su pak prevedene dvije knjige: Jergo-
viÊev Sarajevski Marlboro i roman Klara Mire Gavra-
na.

V. PRIJEVODI S TURSKOGA NA HRVATSKI ‡
RADNI UVJETI I OBUKA PREVODITELJA

Hrvatska ima relativno malo prevoditelja s tursko-
ga jezika. U njih ubrajamo i nastavnike s Katedre za
turkologiju Filozofskoga fakulteta SveuËiliπta u Za-
grebu (Ëetiri osobe), dok veÊi broj svrπenih turkologa
povremeno prevodi ili su prevodili s turskoga jezika.
Dakako, to ne znaËi da svi rade istim ili pribliænim
opsegom posla: neki od njih su se afirmirali manje ili
viπe kontinuiranim prijevodima romana Orhana
Pamuka, dok se drugi tek povremeno i u manjem opse-
gu bave prevoenjem.

U πkolovanju prevoditelja s turskoga jezika kljuË-
nu ulogu ima Katedra za turkologiju. Utemeljena
1994. godine na Filozofskome fakultetu SveuËiliπta
u Zagrebu, danas djeluje u sastavu Odsjeka za hunga-
rologiju, turkologiju i judaistiku. Iako se na katedri
predaju svi predmeti znaËajni za turkoloπke i osmani-
stiËke studije, pa tako i osnove arapskog i perzijskog
jezika, teæiπte je studijskoga programa ipak na suvre-
menom turskom jeziku koji studenti sluπaju i konti-
nuirano polaæu tijekom petogodiπnjega studija po
bolonjskome programu. Usto, sve do akademske godi-
ne 2011-2012. studenti su tijekom studija prosjeËno
dvaput boravili u Turskoj i svoja znanja turskog jezika
usavrπavali na TÖMER-u, poznatome centru za uËenje

turskoga jezika. ZahvaljujuÊi tim boravcima, stjecali
su solidna jeziËna znanja i komunikacijske kompeten-
cije, ali ne i znanja iz teorije i prakse knjiæevnoga
prevoenja. UnatoË tome, na Katedri je stasalo neko-
liko mladih prevoditelja koji su joπ kao studenti bili
ukljuËeni u neformalnu “prevodilaËku radionicu”
profesora Ekrema »auπeviÊa. Prijevod romana Zovem
se Crvena (»auπeviÊ & AndriÊ), raen u okvirima te
radionice, afirmirao je Martu AndriÊ, sada docenticu
na Katedri za turkologiju, koja je zapaæenim i hvalje-
nim prijevodima Pamukovih romana Snijeg i Tiha
kuÊa priskrbila sebi ugled kod Ëitatelja i ljudi od stru-
ke. Na isti su naËin ukljuËeni i drugi studenti zavrπnih
godina turkologije u prevoenje Pamukove Crne
knjige (2010) i Tanpínarovih Pet gradova (2012): Jana
BuπiÊ, Draæen BabiÊ, Tatjana RakuljiÊ, Ivana Kunac,
Dunja Novosel, Marko KalpiÊ, Anelko VlaπiÊ i Petra
Hrebac. Osim tih mladih prevoditelja, od kojih su neki
u meuvremenu zavrπili studij i nastavili samostalno
prevoditi, prijevodima turske knjiæevnosti hrvatskim
su se Ëitateljima predstavila i nova imena: Nikolina
RajkoviÊ, Maja Tutavac, Marijana BavËeviÊ.7 Opse-
gom manje tekstove s turskoga preveli su i Barbara
Kerovec (takoer i KovËeg mojega oca) i Azra Aba-
dæiÊ Navaey, obje viπe asistentice na Katedri za turko-
logiju. KraÊe tekstove (priËe ili Ëlanke) prevele su i
Manja RanosoviÊ i Ira GaliÊ.

Da bi aktualne i buduÊe prevoditelje s turskoga
jezika donekle uputila u prevoditeljsku struku i popu-
larizirala je, Marta AndriÊ je 2013. godine pri Katedri
za turkologiju pokrenula vrlo posjeÊenu javnu tribinu.
Na njoj su o svojim iskustvima s prevoenjem i prevo-
diteljima progovorili ugledni gosti Ëiji je profesional-
ni angaæman vezan uz knjigu i izdavaπtvo: Seid Ser-
dareviÊ (nakladnik), Miljenko JergoviÊ (knjiæevnik i
kolumnist), Nataπa Medved (prevoditeljica i tajnica
Druπtva hrvatskih knjiæevnih prevoditelja) i Sead
MuhamedagiÊ, istaknut i viπestruko nagraivan knji-
æevni prevoditelj.

VI. NAKLADNICI

Prijevodi turske beletristike koji su imali πiru
recepciju u Hrvatskoj pojavili su se u izdanju dviju
nakladniËkih kuÊa: VukoviÊ & RunjiÊ, koja poËev od
2001. godine objavljuje prijevode Orhana Pamuka,
te nakladniËke kuÊe Hena com, koja je u poËetku tur-
ske autore prevodila s engleskog jezika. NakladniËka
kuÊa VukoviÊ & RunjiÊ na træiπtu je od 1999. godine
i ne pripada meu velike hrvatske izdavaËe, ali je sva-
kako veÊ godinama meu najuglednijim i najuspjeπ-
nijim hrvatskim nakladnicima, i to upravo prijevodne
beletristike. Uz romane Orhana Pamuka, u njihovom
katalogu nalazimo i romane Harukija Murakamija,

7 VeÊi broj svrπenih studenata turkologije prevodi turske serije
za televizijske postaje, ali one nisu tema ovoga rada.



158

Roberta Bolaña, W. G. Sebalda, Davida Mitchella,
Maria Vargasa Llose...

Hena com je nakladniËka kuÊa koja djeluje na
hrvatskom træiπtu od 1995. godine. Iako je po mnogo
Ëemu usporediva s nakladniËkom kuÊom VukoviÊ &
RunjiÊ (izmeu ostalih ta kuÊa u svom katalogu ima
tako ugledne pisce kao πto su Bohumil Hrabal i Don
DeLillo), rijeË je ipak o nakladniËkoj kuÊi koja poku-
πava preæivjeti s komercijalnijim izdanjima (romani
Ephraima Kishona i priruËnici za prehranu) i izdava-
njem lektirnih naslova. No, ta je nakladniËka kuÊa
posljednjih godina postala vodeÊi hrvatski nakladnik
za tursku knjiæevnost: prvi prijevod (s engleskog jezi-
ka) pojavio se 2007. godine (dakle, nakon Pamukove
Nobelove nagrade), bio je to popularni Glas ruæe Ser-
dara Özkana, a dvije godine nakon toga s engleskog
je prevedena i uspjeπnica Kopile Istanbula Elif úafak.
Na valu medijskog interesa za tursku kulturu posljed-
njih godina Hena com intenzivira svoju tursku pro-
dukciju: 2011. godine izlazi drugo izdanje romana
Kopile Istanbula, te od iste autorice i roman »etrdeset
pravila ljubavi. U istoj godini izlazi i joπ jedna Özka-
nova knjiga. SljedeÊe godine Hena com napokon
poËinje izdavati prijevode s turskog jezika, objavljuju
se romani Ayfer Tunç i Sabahattina Alija. A 2013.
godine se, takoer s turskog jezika, prevode djela Ah-
meta Ümita, Elif úafak, Gül õrepoülu i Hande Altaylí.

Turskoj “modi” meu nakladnicima pridruæuju
se posljednjih godina i ugledni nakladnici kao πto su
Fraktura, Naklada Ljevak, Profil knjiga i izrazito ko-
mercijalni Leo commerce (koji dakako prevodi s
engleskog jezika).

Prijevodi turskih autora mogu se naÊi u svim
knjiænicama diljem Hrvatske. Iznimno znaËajnu ulogu
u πirenju knjige ima Ministarstvo kulture RH, koje
otkupljuje odreeni broj knjiga i poklanja ih tim knjiæ-
nicama (v. II. nakladniËko træiπte i prevodilaπtvo:
pregled). Naæalost, zbog ekonomske krize broj otkup-
ljenih knjiga u protekle je dvije godine znatno sma-
njen. Napomenimo i to da su knjiænice relativno dobro
umreæene te da se putem interneta Ëitatelj lako moæe
informirati o knjizi koju æeli proËitati.

U Zagrebu i Puli odræavaju se jednom godiπnje
dva velika i znaËajna sajma knjige: Interliber i Sa-
(nj)am knjige u Puli. Na oba se sajma organiziraju
promocije i predstavljaju autori i knjige, a pulski sajam
dodjeljuje i nagradu Kiklop u dvanaest kategorija.
Orhan Pamuk je 2004. godine gostovao na sajmu knji-
ga u Puli, 8. 12. 2004, gdje su ga predstavili prevo-
ditelji Ekrem »auπeviÊ i Marta AndriÊ te urednica
Milana VukoviÊ RunjiÊ. Sajam knjiga u Puli nema
træiπnu vaænost Interlibera, ali je u programskom po-
gledu svakako hrvatski najsadræajniji i najcjenjeniji
sajam. Te godine specijalnu nagradu Kiklop dobio je
Orhan Pamuk kao Autor Sajma knjige. Godine 2006.
godine prijevod Ekrema »auπeviÊa Istanbul: grad,
sjeÊanja dobio je i Kiklopa za najbolju knjigu ino-
zemnog autora i Kiklopa za najbolji hrvatski prijevod.
Godine 2008. Snijeg je nagraen Kiklopom za knjigu

godine inozemnog autora, a 2009. godine istu nagradu
dobio je Muzej nevinosti. Sve to govori o izrazitoj
popularnosti, ali i ugledu πto ih je stekao Pamuk, ali i
njegovi prevoditelji, kao i nakladniËka kuÊa VukoviÊ
& RunjiÊ.

Velika promocija turske knjiæevnosti dogodila se
2012. godine na istome Sajmu jer su u fokusu pro-
gramske teme Bijelo i Crno more, koju je najveÊim
dijelom osmislila Magdalena Vodopija, bili turski
pisci. U programu je predstavljeno pet suvremenih
turskih pisaca (Murat Uyurkulak, Emrah Serbes,
Ayfer Tunç, Ece Temelkuran i Nedim Gürsel), koji
su bili pozvani na Sajam kao posebni gosti. Uz to, u
suradnji sa Sajmom i zagrebaËkim izdavaËem Anti-
barbarus studenti i nastavnici zagrebaËke turkologije
preveli su knjigu Pet gradova (uredila Marta AndriÊ)
turskoga klasika Ahmeta Hamdija Tanpínara, koja je
takoer predstavljena na Sajmu. Turski pisci sudje-
lovali su i u popularnom sajamskom programu Doru-
Ëak s autorom. Koliko je pulski Sajam knjiga znaËajan
za popularizaciju knjiæevnosti rjeËito govori podatak
da su na njemu hrvatski izdavaËi potpisali ugovore s
turskim piscima o prevoenju njihovih knjiga na
hrvatski jezik (Ece Temelkuran, Ayfer Tunç i Nedim
Gürsel). Neke od njih su veÊ objavljene, a neke su
pak u zavrπnoj fazi prevoenja. I ovom prigodom treba
spomenuti da su prevoditelji diplomirani studenti za-
grebaËke turkologije.

Iako je 19. sajam knjiga (5-15. 12. 2013) bio
posveÊen trima zasebnim temama (Socijalizam na klu-
pi, Izlet u Rusiju i Vojvodina ‡ Regija u regionu), na
njemu je gostovao popularni turski knjiæevnik Ahmet
Ümit, pisac kriminalistiËkih romana koji su u Turskoj
doæivjeli velik broj izdanja i po kojima su snimljene
televizijske serije i jedan film. Na Sajmu su pred-
stavljene dvije Ümitove knjige, koje su nakladnici pro-
movirali i u Zagrebu: “Memento za Istanbul” (Hena
com, prevela Maja Tutavac) i “Magla i noÊ” (Naklada
Ljevak, prevela Nikolina RajkoviÊ).

VII. RECEPCIJA

Ugled i stabilnost nakladnika VukoviÊ & RunjiÊ
svakako su pridonijeli fenomenu Pamukove πiroke
recepcije u Hrvatskoj. To se prije svega odnosi na
najprodavaniji Pamukov hrvatski prijevod, roman
Zovem se Crvena. Naime, iako je hrvatski prijevod
izaπao joπ 2004. godine, roman Zovem se Crvena,
zahvaljujuÊi Nobelovoj nagradi (2006), a zatim i
odliËnome prijevodu te kontinuiranom prevoenju
Pamukovih romana, zadræao je veliku Ëitanost do da-
nas. Prema podacima koje smo skupili u najveÊoj
knjiæniËnoj mreæi u Hrvatskoj ‡ u Knjiænicama grada
Zagreba ‡ od tog su romana bili Ëitaniji jedno vrijeme
samo Harry Potter i romani Dana Browna. Statistika
pokazuje da je i pet godina nakon hrvatskog izdanja
taj roman (dakle, u 2009. godini) ostao u vrhu gdje je
sada bio takmac serijalu Stephanie Meyer. Veliku Ëita-



159

nost imali su i romani Snijeg, Tiha kuÊa, Muzej nevi-
nosti. Saæeto reËeno: Orhan Pamuk je jedan od naj-
Ëitanijih autora u zagrebaËkim knjiænicama proπlog
desetljeÊa!

To, dakako, pokazuju i top-liste prodavanosti koje
je neredovito pratio KIS. Moæe se svakako reÊi da su
prijevodi Orhana Pamuka u proπlom desetljeÊu bili
prodavaniji od naslova i najpopularnijih hrvatskih
autora, kao πto su Renato BaretiÊ, Ante TomiÊ ili Mi-
ljenko JergoviÊ. Na kraju 2004. godine, samo je Da
Vincijev kod Dana Browna imao bolju prodaju; na
kraju 2005. situacija je sliËna, samo je sada ispred
oba naslova Harry Potter; 2006. godine Orhan Pamuk
dobiva Nobelovu nagradu i u vrhu je prodavanosti s
Ëak tri svoja naslova: na prvom mjestu je Snijeg, na
drugom Istanbul, a na petom Zovem se Crvena. Po
ukupnoj prodaji u 2007. godini Zovem se Crvena je
na Ëetvrtom mjestu, na petom je Istanbul, a Snijeg na
jedanaestom. Od 2008. godine Pamuk viπe nije u vrhu
prodavanosti, ali se i dalje kontinuirano prevodi i Ëita.

Osim Pamuka, godinama je vrlo Ëitana i Elif
úafak, Ëija je knjiga Kopile Istanbula 2011. godine
doæivjela i drugo izdanje, te novi autori na hrvatskom
træiπtu knjiga, kao πto su Ahmet Ümit, Hande Altaylí
i Gül õrepoülu.

O recepciji turske knjiæevnosti kod hrvatskih
Ëitatelja rjeËito govore i statistiËki podaci o posudbi
turskih romana u narodnim knjiænicama u Hrvatskoj.
U ovome Ëlanku osvrnut Êemo se na 2013. godinu
buduÊi da o njoj imamo najpotpunije podatke pri-
kupljene prema skupnome katalogu sustava Zaki.
Sustav Zaki najraπirenija je aplikacija za katalo-
gizaciju i cirkulaciju knjiæniËnog fonda u Hrvatskoj.
ObuhvaÊa 260 knjiænica, meu ostalima i sve zagre-
baËke narodne knjiænice, knjiænice Primorsko-goran-
ske æupanije (ukljuËujuÊi najveÊe knjiænice u Rijeci),
splitske knjiænice, knjiænice Istarske æupanije... Prema
tome, rezultate posudbe za 2013. godinu, koje ovdje
iznosimo, moæemo smatrati oglednima za cijelu
Hrvatsku.

U 2013. godini najveÊu su Ëitanost ‡ predvidljivo
‡ imali prijevodi æanrovske literature s anglosakson-
skoga jeziËnog podruËja: (erotski) ljubavni romani,
trileri i romani epske fantastike. Jedino su skandi-
navski trileri poremetili uobiËajenu prevagu prije-
vodne beletristike s engleskog jezika.

Broj posudbi najËitanijih naslova premaπivao je
u nekim sluËajevima i 3.000 posudbi u sustavu Zaki.
Od preko 100.000 knjiænih naslova koji su 2013.
godine bili posuivani, oko 900 naslova posuivano
je viπe od 1.000 puta tijekom 2013. Meu tih 900
naslova Ëak je pet naslova prevedeno s turskog jezika,
a joπ dvostruko toliko ih biljeæi broj posudbi izmeu
700 i 950. Takvi rezultati dopuπtaju nam zakljuËak
da turska knjiæevnost danas pripada meu Ëitanije
nacionalne knjiæevnosti u Hrvatskoj. Iznosimo rezul-
tate prema istraæivanju podataka 27. sijeËnja 2014.

Usprkos sve veÊoj i “atraktivnijoj“ ponudi turskih
autora, rezultati nam pokazuju da je Orhan Pamuk

joπ uvijek najËitaniji turski autor meu Hrvatima.
Njegov posljednji prevedeni roman Novi æivot (s
turskoga preveli Draæen BabiÊ i Jana BuπiÊ, VukoviÊ
& RunjiÊ, 2012) stoti je po posuivanosti, izraæeno
kvantitativno, biljeæimo 2.087 posudbi u 2013. godini.

Veliku Ëitanost i nakon devet godina odræava naj-
popularniji Pamukov roman meu hrvatskim Ëitate-
ljima Zovem se Crvena (preveli s turskog Ekrem
»auπeviÊ i Marta AndriÊ, VukoviÊ & RunjiÊ, 2004)!
U 2013. godini posuen je 1.472 puta.

Osim tih dvaju romana joπ Ëetiri Pamukova roma-
na imaju dobru Ëitanost: Muzej nevinosti (s turskoga
preveli Ekrem »auπeviÊ i Kerima Filan, VukoviÊ &
RunjiÊ, 2009) ‡ 930 posudbi; Crna knjiga (s turskoga
preveli Ekrem »auπeviÊ, Jana BuπiÊ i Draæen BabiÊ,
VukoviÊ & RunjiÊ, 2010) ‡ 926 posudbi; Istanbul (s
turskoga preveo Ekrem »auπeviÊ, VukoviÊ & RunjiÊ,
2006) ‡ 875 posudbi; Tiha kuÊa (prevela Marta An-
driÊ, VukoviÊ & RunjiÊ, 2008) ‡ 857 posudbi.

Po popularnosti i broju prevedenih knjiga Pamuku
se pribliæava spisateljica Elif úafak; njeni romani
prevedeni su, meutim, s engleskog jezika. NajËitaniji
je “roman o Rumiju” »etrdeset pravila ljubavi (preve-
la s engleskoga Mirna »ubraniÊ, Hena com, 2011) s
1.251 brojem posudbi. Neπto manji broj posudbi imao
je njezin stariji prijevod Kopile Istanbula (prevela s
engleskoga Mirna »ubraniÊ, Hena com, 2009), koji
je 2011. godine doæivio i drugo izdanje ‡ broj posudbi:
1.138. Njezin posljednji prijevod (a prvi s turskog
jezika!) PalaËa buha (prevela s turskoga Dunja Novo-
sel, Hena com, 2013) takoer je bio traæen ‡ broj
posudbi: 976.

U 2013. godini veliku Ëitanost imaju joπ dva
turska romana: Njeno ime: Aylin turske autorice Ayùe
Kulin (s turskog preveo Enver IbrahimkadiÊ, Profil
multimedija, 2011) ‡ broj posudbi: 1.151; te roman
Ayfer Tunç NoÊ zelene Ëarobnice (prevele s turskoga
Jana BuπiÊ i Maja Tutavac, Hena com, 2012) ‡ broj
posudbi: 1.122.

VIII. VRIJEDNOSNE PROSUDBE I PREPORUKE

Prijevodi turskih autora mogu se ocijeniti vrlo
kvalitetnima i sigurno su pridonijeli izvrsnoj recepciji
Pamuka u Hrvatskoj. Tu konstataciju potvruje i
Ëinjenica da su na Pulskome sajmu knjiga viπe puta
bili nominirani za prevodilaËku nagradu Kiklop (v.
gore) te da je 2006. godine izdavaË (VukoviÊ & Ru-
njiÊ) nominirao Martu AndriÊ i njezin prijevod Pamu-
kova romana Snijeg za godiπnju nagradu Iso Velika-
noviÊ u podruËju prevoenja knjiæevnih djela, koju
svake godine dodjeljuje Ministarstvo kulture.

Na kraju, nije nevaæno napomenuti da su i tiskar-
ska kvaliteta izdanih knjiga i dizajn naslovnica na
visokoj razini.

Zanimanje za tursku knjiæevnost ne opada ni u
prvoj polovini 2014. godine, unatoË snaænoj gospodar-
skoj krizi koja je uzdrmala izdavaËe i Ëitatelje. Iako



160

ovaj Ëlanak ne obuhvaÊa 2014. godinu, napominjemo
da su se veÊ pojavila tri nova prijevoda s turskog
jezika. To su romani Kratkotrajna odgoda [autor Reha
Çamuroülu; s turskoga prevela Valentina Dodik.
Zagreb : Naklada Ljevak, 2014], Druga [autorica Ece
Vahapoülu; s turskoga prevela Dunja Novosel. Za-
greb: Hena com, 2014] i Zvuk banana [autorica Ece
Temelkuran; s turskoga prevela Jana BuπiÊ. Zagreb :
Hena com, 2014]. Ako je vjerovati najavama izdavaËa,
do kraja godine pojavit Êe se joπ nekoliko novih prije-
voda iako smo nakon “Pamukovog desetljeÊa“ uπli u
“Sulejmanovo desetljeÊe”. Interes za vrhunsku Pamu-
kovu literaturu zamijenio je joπ πiri interes za po-
vijesne intrige, ljubavne spletke i kriminalne radnje
“s okusom Orijenta”. Veliki izazov za turkologe, pre-
voditelje i nakladnike krije se u pronalaæenju pravog
balansa izmeu populizma i pruæanja moguÊnosti
hrvatskoj publici da uspostavi dodir s bogatstvom
turske suvremenosti i knjiæevne, odnosno kulturne
baπtine.

DODATAK

(1) BIBLIOGRAFIJA PRIJEVODA TURSKIH
AUTORA NA HRVATSKI (1989-2013)

I. KNJIGE

1994.

Ljubav je πalica pileÊe juhe     / Yüksel Söylemez; preveli
s engleskog Luko Paljetak... et al., Zagreb, Bill commerce,
1994. Naslov izvornika: Love is a cup of chicken soup

1997.

Pogled s Bospora: izabrani politiËki eseji i govori /
Süleyman Demirel; s turskog preveo Ekrem »auπeviÊ, s
engleskog Miroslav KovaËiÊ. Zagreb, Hrvatska sveuËiliπna
naklada, Hrvatski institut za povijest, 1997. Naslov izvor-
nika: Boüaz’dan Bakíù

2001.

Bijeli zamak / Orhan Pamuk; preveo s engleskog Marin-
ko Raos. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ, 2001. Naslov izvor-
nika: The white castle [Beyaz Kale]

2004.

Autobiografija Osman-age Temiπvarskog; uredio i s
osmanskog preveo Ekrem »auπeviÊ. Zagreb, Srednja Euro-
pa, 2004. Naslov izvornika: Autobiographie des Dolmet-
schers Osman Aüa aus Temeschwar (ed. R. Kreutel)

Zovem se Crvena / Orhan Pamuk; s turskoga preveli
Ekrem »auπeviÊ i Marta AndriÊ. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ,
2004. Naslov izvornika: Benim Adím Kírmízí

2006.

Istanbul: grad, sjeÊanja / Orhan Pamuk; preveo Ekrem
»auπeviÊ. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ, 2006. Naslov izvor-
nika: õstanbul: Hatíralar ve ùehir

Snijeg / Orhan Pamuk; s turskoga prevela Marta An-
driÊ. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ, 2006. Naslov izvornika:
Kar

2007.

Glas ruæe / Serdar Özkan; s engleskog prevela Vera
VujoviÊ. Zagreb, Hena com, 2007. Naslov izvornika: The
Missing Rose [Kayíp Gül]

2008.

Tiha kuÊa / Orhan Pamuk; s turskoga prevela Marta
AndriÊ. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ, 2008. Naslov izvornika:
Sessiz Ev

2009.

Muzej nevinosti / Orhan Pamuk; s turskoga preveli
Ekrem »auπeviÊ i Kerima Filan. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ,
2009. Naslov izvornika: Masumiyet Müzesi

Kopile Istanbula / Elif úafak; s engleskog prevela Mir-
na »ubraniÊ. Zagreb, Hena com, 2009. Naslov izvornika:
Bastard of Istanbul [Baba ve Piç]

2010.

Crna knjiga / Orhan Pamuk; s turskoga preveli Ekrem
»auπeviÊ, Jana BuπiÊ i Draæen BabiÊ. Zagreb, VukoviÊ &
RunjiÊ, 2010. Naslov izvornika: Kara Kitap

2011.

Njeno ime: Aylin / Ayùe Kulin; s turskog preveo Enver
IbrahimkadiÊ. Zagreb, Profil multimedija, 2011. Naslov
izvornika: Aylin

Kad se æivot ispuni svjetloπÊu / Serdar Özkan; prevela
s engleskoga Ira MartinoviÊ. Zagreb, Hena com, 2011.
Naslov izvornika: When life lights up

»etrdeset pravila ljubavi / Elif úafak; prevela s engles-
koga Mirna »ubraniÊ. Zagreb, Hena com, 2011. Naslov
izvornika: The forty rules of love

Institut za namjeπtanje satova / Ahmet Hamdi Tanpi-
nar; preveo s turskoga Enver IbrahimkadiÊ. ZapreπiÊ,
Fraktura, 2011. Naslov izvornika: Saatleri Ayarlama Ensti-
tüsü

2012.

Novi æivot / Orhan Pamuk; s turskoga preveli Draæen
BabiÊ & Jana BuπiÊ. Zagreb, VukoviÊ & RunjiÊ, 2012. Na-
slov izvornika: Yeni Hayat

Madona u krznenom kaputu / Sabahattin Ali; prevela s
turskoga Dunja Novosel. Zagreb, Hena com, 2012. Naslov
izvornika: Kürk Mantolu Madonna

Pet gradova / Ahmed Hamdi Tanpinar; prijevod Ekrem
»auπeviÊ... et al. Zagreb, Izdanja Antibarbarus; Pula :
Sa(n)jam knjige u Istri, 2012. Naslov izvornika: Beù úehir

NoÊ zelene Ëarobnice / Ayfer Tunç; prevele s turskoga
Jana BuπiÊ, Maja Tutavac. Zagreb, Hena com, 2012. Naslov
izvornika: Yeùil Peri Gecesi

2013.

Bludno smea / Hande Altayli; prevela s turskoga Ma-
rijana BavËeviÊ. Zagreb, Hena com, 2013. Naslov izvornika:
Kahperengi

Izgubljena rijeË / Oya Baydar; prevela s engleskog
Vesna ValenËiÊ. Rijeka, Leo commerce, 2013. Naslov
izvornika: Kayíp Söz

Robinja / Gül õrepoülu; prevela s turskoga Ira GaliÊ.
Zagreb, Hena com, 2013. Naslov izvornika: Cariye

Naivni i sentimentalni romanopisac / Orhan Pamuk;
prevela s engleskog Maja TanËik. Zagreb, VukoviÊ & Ru-
njiÊ, 2013. Naslov izvornika: The naive and sentimental
novelist



161

Nabujak     / Aslí E. Perker; prevela s engleskog Alek-
sandra FilipoviÊ. Rijeka, Leo commerce, 2013. Naslov
izvornika: Soufflé

PalaËa buha / Elif Shafak; prevela s turskoga Dunja
Novosel. Zagreb, Hena com, 2013. Naslov izvornika: Bit
Palas

Planina boli / Ece Temelkuran; preveo s turskoga
Anelko VlaπiÊ. Zagreb, Naklada Ljevak, 2013. Naslov
izvornika: Aürí’nín Derinliüi

Magla i noÊ / Ahmet Ümit; s turskog prevela Nikolina
RajkoviÊ. Zagreb, Naklada Ljevak, 2013. Naslov izvornika:
Sis ve Gece

Memento za Istanbul / Ahmet Ümit; prevela s turskoga
Maja Tutavac. Zagreb, Hena com, 2013. Naslov izvornika:
õstanbul Hatírasí

II. »ASOPISI

1994.

Kurdski autor iz Turske
Narod prognanika / Mehmed Uzun; s francuskog

prevela Ana PrpiÊ. Zagreb: Lettre internationale: European
quarterly 4-13/14 (1994), pp. 75-77

1995.

Kako zapakirati islam: kulturalna politika u krajoliku
komercijalne televizije / Ayùe Öncü; s engleskog preveo
Goran VujasinoviÊ. Zagreb: Medijska istraæivanja: znan-
stveno-struËni Ëasopis za novinarstvo i medije 1/2 (1995),
pp. 261-278

1996.

Turski autor iz Makedonije
Ljubav, ipak ljubav! / Suat Engüllü; s engleskog preveli

Suat Engüllü i Andrina LuiÊ. Zagreb: Knjiæevna smotra 28
(1996), 101/102(3/4); pp. 65-68

2003.

Turski kulturospokop
Zagreb: Kolo: »asopis Matice hrvatske 13/1 (2003)
Sve πto nismo uspjeli europeizirati / Mümtaz’er Tür-

köne; s turskoga prevela Barbara Kerovec; pp. 363-371
“Istok ‡ Zapad”: klasifikacija bez suπtine / Alev Alatlí;

s turskoga prevela Barbara Kerovec; pp. 372-375 [“East ‡
West”]

Kinematografija izmedu istoka i zapada / Sadík Yalsí-
zuçanlar; s turskoga prevela Manja RanosoviÊ; pp. 376-
-381

Turska (ne)moguÊnost modernizacije: turska postmo-
dernizacija / Mehmet Ali Kílíçbay; s turskoga prevela
Barbara Kerovec; pp. 382-385

Izmeu stega politike i formalizma: turska knjiæevnost
na granicama opasnosti od gubitka svojega povijesnog i
druπtvenog pokretaËa / Kurtuluù Kayalí; s turskoga prevela
Azra AbadæiÊ Navaey; pp. 386-399

Razgovor s Orhanom Pamukom: “Pisanje romana nosi
uæitak promatranja dogaaja pomalo odozgor, poput uæiva-
nja u pogledu s balkona” / Fatma Oran; s turskoga prevela
Marta AndriÊ; pp. 400-409

Stvari koje bi se trebale znati / Semra Topal; s turskoga
prevela Barbara Kerovec; pp. 412-422

SjeÊanje ostaje / Tarik Dursun K.; s turskoga prevela
Azra AbadæiÊ-Navaey; pp. 423-429

Vjetar je kazivao ljubav / Atilla Birkiye; s turskoga
prevela Marta AndriÊ; pp. 430-432

Rijeka / Füruzan; s turskoga prevela Ira GaliÊ; pp. 433-
-441

A u vaπoj zemlji nema magaraca? / Aziz Nesin; s
turskoga prevela Marta AndriÊ; pp. 442-452

Zovem se Crvena: (odlomci iz romana) / Orhan Pamuk;
s turskoga preveli Ekrem »auπeviÊ i Marta AndriÊ; pp. 453-
-461

Na graniËnom prijelazu nema incidenata / Kemal Kurt;
s turskoga prevela Manja RanosoviÊ; pp. 462-470

2006.

KovËeg mojega oca: govor povodom dodjele Nobelove
nagrade 7. prosinca 2006. / Orhan Pamuk; [s turskoga
prevela Barbara Kerovec]; Europski glasnik 11 (2006), pp.
[7]-18. Naslov izvornika: Babamín Bavulu

(2) BIBLIOGRAFIJA PRIJEVODA HRVATSKIH
AUTORA NA TURSKI JEZIK (1989-2013)

1998.

Bu Dehùet Anínda ‡ Çaüdaù Hírvat Savaù úiiri Antolo-
jisi / (hazírlayanlar: õvo Sanader ve Ante StamaÊ); s hrvat-
skoga preveo Suat Engüllü; õstanbul, Era Yayíncílík Ltd.
úti; 1998. Naslov izvornika: U ovom straπnom Ëasu ‡ Anto-
logija suvremene hrvatske ratne lirike

1999.

Akdenizin Kitabí / Predrag MatvejeviÊ; s talijanskog
preveo Tolga Esmer; õstanbul, Yapí Kredi Yayínlarí, 1999.
Naslov izvornika: Mediteranski brevijar

2001.

Sarajevo Marlboro / Miljenko JergoviÊ; s engleskog
prevela Beliz Coùar. õstanbul, õletiùim Yayínevi, 2001. Na-
slov izvornika: Sarajevski Marlboro

2003.

Öteki Venedik / Predrag MatvejeviÊ; s francuskog pre-
vela Birsel Uzma. õstanbul, Yapí Kredi Kültür Sanat Ya-
yíncílík, 2003. Naslov izvornika: Druga Venecija

Clara / M. Gavran; s engleskog preveo Emin Sínír.
õstanbul, Dharma Yayínlarí / Yeni Çaü Dizisi, 2003. Naslov
izvornika: Klara

2013.

Ekmeüimiz / Predrag MatvejeviÊ; prevela s talijanskog:
Meryem Mine Çilingiroülu. õstanbul, Yapí Kredi Kültür
Sanat Yayíncílík, 2013. Naslov izvornika: Kruh naπ



162

SUMMARY

TURKISH LITERATURE IN CROATIAN
TRANSLATIONS (1990-2013)

This article is a considerably longer and extended
version of the piece entitled “Translations from Turk-
ish in Croatia, 1990-2010”, which was published by
Next Page Foundation on the Web in November 2010
as a result of research undertaken as part of a major
project, “Translating in the Mediterranean”. The in-
terest of Croatian citizens for Turkey began in the
early 1990s after Croatia declared its independence
from the former SFRY. Due to the inauguration of
excellent political, economic and cultural relations
between the Republic of Turkey and the Republic of
Croatia, the idea of the founding of Turkish Studies
at the University of Zagreb was soon carried into ef-
fect. A few years after the establishing of the Chair of
Turkish Studies, the Turkish writer Orhan Pamuk
becomes one of the best known names of contempo-
rary global literature. Pamuk’s popularity in Croatia
is evident from the fact that he was a guest writer at
the Pula book fair, Sa(n)jam knjige, as early as 2004,
two years before he was awarded the Nobel Prize for

Literature. Pamuk’s popularity, followed by the popu-
larity of other Turkish writers, came as a result of
excellent translations from the Turkish language done
by the lecturers in the Chair of Turkish Studies and
the students under their mentorship, joined later on
by the graduated Turkish Studies experts dedicated
to translation. Thanks to Pamuk, whose work stirred
a huge interest in Croatian readers for contemporary
Turkish literature, and thanks to superb translators,
Turkish literature has been one of the most frequently
read foreign literatures in Croatia. Although the in-
terest has spread to other areas of culture, primarily
under the influence of television and Turkish soap-
operas, a relatively large number of literary works
translated from Turkish, the new translations printed
in the first half of 2013, and many titles announced
for 2014 apparently testify to the popluarity of Turk-
ish literature among Croatian readers even fifteen
years after its “discovery”.

Naslovnica hrvatskog prijevoda romana Zovem se Crvena Orhana Pamuka



163

Turcizmi u knjiæevnim prijevodima
s turskoga jezika

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 12. 9. 2014.

Barbara KEROVEC, Marta ANDRI∆
Filozofski fakultet SveuËiliπta u Zagrebu

1. UVOD

Kao i drugi jezici na Balkanu koji su se duæe vrije-
me govorili u granicama Osmanskog Carstva, i hrvat-
ski nosi tragove turskog jezika, i to uglavnom na lek-
siËkoj razini. Leksemi se turskog podrijetla, s obzirom
na mjesto u hrvatskom jeziku, dijele u tri skupine: u
prvoj su oni koji nemaju hrvatskih sinonima ili prije-
vodnih ekvivalenata, kao πto su to primjerice boja,
Ëarapa, ËekiÊ, kutija, πeÊer. U drugoj su skupini oni
koji se veæu uz pojmove sakralne i svjetovne orijen-
talne civilizacijske sfere i takoer nemaju sinonime u
hrvatskom jeziku, a to su npr. bajram, dæamija i imam,
ili baklava, fes, Ëakπire i dr. TreÊa je skupina najbroj-
nija, a u njoj su turcizmi koji u hrvatskom imaju svoje
sinonimne parnjake, stilski neutralne domaÊe lekseme
koji se koriste ËeπÊe od turcizama (npr. barjak ‡ zasta-
va). Velikom dijelu govornika ti su turcizmi, odnosno
njihova znaËenja, poznati (prema: BrozoviÊ 2000)1.

Usprkos brojnosti turcizama u hrvatskom jeziku,
dobro je znano da je utjecaj turskoga na hrvatski jezik
u doba Osmanskoga Carstva bio manji negoli primje-
rice na susjedni bosanski i srpski s obzirom na to da
su se hrvatska podruËja u manjem geografskom opse-
gu i kraÊem vremenskom rasponu negoli podruËja
Srbije i Bosne i Hercegovine zadræala u granicama
Osmanskog Carstva2. Takve su okolnosti rezultirale
manjim brojem turcizama u hrvatskom negoli u bosan-
skom i srpskom jeziku, pa onda i time da su se turcizmi
u hrvatskome manje istraæivali, uglavnom samo u
okviru analize nekog dijalekta ili pak jezika odreenog
pisca. No od devedesetih godina proπloga stoljeÊa,
zbog politiËkih previranja povezanih s raspadom Jugo-
slavije, u okviru hrvatskih jezikoslovnih promiπljanja
pojavljuje se nova tema koja se u drugim dvama jezi-
cima nije pojavila. RijeË je o propitivanju poloæaja,
odnosno opravdanosti opstanka turcizama u hrvat-
skom jeziku, πto se nametnulo kao neizbjeæno u ras-
pravama oko purifikacije hrvatskog jezika nakon
proglaπenja hrvatske neovisnosti i zbog jaËanja nacio-
nalistiËkih stremljenja. Premda su sve do devedesetih

godina proπloga stoljeÊa turcizmi u hrvatskom posto-
jali i u standarnom i u knjiæevnom jeziku te, posebno
brojni, u dijalektima πtokavskog narjeËja3, od devede-
setih godina proπlog stoljeÊa zadobili su status pro-
skribiranih rijeËi i njihovo je odbacivanje, gledano s
vremenskim odmakom koji danas imamo, provedeno
vrlo uspjeπno.

Odbacivanje turcizama posebno je temeljito pro-
vedeno u standardnom jeziku, ali su i dijalekti pod
utjecajem standarda uz neka druga obiljeæja gubili i
turcizme. I u knjiæevnom su jeziku od devedesetih
godina turcizmi bili zamjetnije prisutni samo kod
pisaca podrijetlom iz Bosne i Hercegovine, a poËeli
su se proskribirati i u knjiæevnim prijevodima u smislu
da su ih lektori bili skloni zamjenjivati “hrvatskijim”
ekvivalentima, naroËito ako bi pripadali treÊoj skupini
(iz klasifikacije navedene na poËetku uvoda prema
BrozoviÊ 2000) u koju se ubrajaju oni koji imaju svoje
hrvatske sinonimne parnjake. Meutim, uzme li se u
obzir Ëinjenica da je u jeziku vrlo malo apsolutnih si-
nonima, postavlja se pitanje ne gubi li se takvim lek-
torskim postupkom dio informacije ili konotacije koju
je prevoditelj odabranim turcizmom æelio prenijeti?
Vaænost ovoga pitanja dolazi do izraæaja naroËito kad
je rijeË o prijevodima turske knjiæevnosti. Naime, s
obzirom na to da su znaËenjske strukture leksemâ
odraz enciklopedijskih podataka ili podataka koji pro-
izlaze iz znanja o svijetu koji nas okruæuje4, odreeni
turski leksem, pa onda i turcizam, u svojoj znaËenjskoj
strukturi moæe nositi podatke koji se veæu uz druπtve-
ni, kulturni, religijski ili svjetonazorski æivot jeziËne
zajednice u kojoj se rabi. Stoga se logiËno nameÊe
pitanje u kojoj se mjeri ti podaci prenose ako se turski
leksem na hrvatski jezik prevede odgovarajuÊim tur-
cizmom, a u kojoj mjeri ako se umjesto turcizma upo-
trijebi njegov hrvatski sinonim te jesu li turcizmi
uopÊe uvijek zamjenjivi hrvatskim “ekvivalentima”.
Pitanje je, naravno, u kojoj se mjeri znaËenjska struk-
tura turskog leksema uopÊe preklapa sa znaËenjskom
strukturom njemu odgovarajuÊega turcizma. Naime,
turski su leksemi nakon infiltriranja u jezik primatelj

1 Za detaljniju podjelu turcizama v. u PranjkoviÊ (1997b:164).
2 O raspodjeli turcizama u hrvatskim dijalektima v. u VraniÊ-

ZubËiÊ (2013).

3 V. npr. AndriÊ (2003).
4 Enciklopedijska narav znaËenja jedna je od temeljnih po-

stavki kognitivne lingvistike (detaljnije v. u Lakoff 1987; Æic Fuchs
1991; Raffaelli 2004).



164

nastavili u njemu æivjeti kao turcizmi, a neki su od
njih kroz razliËite upotrebe poprimili i neke druge
konotacije, odnosno proπirili ili suzili svoju znaËenj-
sku strukturu. Takve su se znaËenjske promjene do-
gaale neovisno o procesima koji su se nakon povla-
Ëenja Osmanskog Carstva s naπih podruËja zbivali s
izvornim turskim leksemom koji je nastavio æivjeti u
jeziËnoj zajednici kojoj pripada. No neosporivo je da
su turcizmi zadræali i znaËenjska obiljeæja koja dijele
s izvornim turskim leksemom.

Na sva Êemo navedena pitanja nastojati odgovoriti
u ovome radu analizom upotreba turcizama u prije-
vodima romanâ turskog autora Orhana Pamuka koji
su se u Hrvatskoj poËeli objavljivati poËetkom ovoga
stoljeÊa. Razlog zbog kojega smo odabrali tog autora
jest taj πto su njegovi romani bili prvi prijevodi turske
knjiæevnosti nakon provedenoga procesa purifikacije,
ali su unatoË tome u njima turcizmi vrlo brojni. Uz
to, kako ih je prevedeno sveukupno sedam (v. dalje),
Ëine korpus pogodan za analizu. U kojim su sluËaje-
vima prevoditelji koristili turcizme, kakve su im mo-
guÊnosti ti turcizmi pruæili te jesu li uopÊe bili po-
trebni, nastojat Êemo pokazati u analizi. No prije
analize, u sljedeÊem bismo poglavlju æeljeli pojasniti
razloge negativnog odnosa prema turcizmima devede-
setih godina proπlog stoljeÊa kao i iznijeti stavove i
razloge onih koji su bili protiv izbacivanja turcizama
po svaku cijenu. Zatim Êemo se osvrnuti i na definiciju
i temeljna pitanja vezana uz sinonimiju, πto smatramo
vaænim za temu ovoga rada jer ona u osnovi i poËiva
na odnosu, odnosno kompetitivnosti izmeu turciza-
ma i njihovih hrvatskih sinonima.

2. ODNOS PREMA TURCIZMIMA U
DEVEDESETIM GODINAMA 20. STOLJE∆A

Razloge negativnog odnosa prema turcizmima u
procesu purifikacije moglo bi se traæiti u odnosima
Hrvata i Turaka ili Hrvata i Boπnjaka. ©to se Turaka
tiËe, u Hrvatskoj se na odnos Hrvata i Turaka ‡ unatoË
najnovijim tendencijama5 ‡ joπ uvijek gleda pod utje-
cajem dogaaja iz povijesti. Kad se, primjerice, po-
gleda u udæbenike povijesti i knjiæevna djela, vidi se
da se uz Osmanlije najËeπÊe veæu samo negativne pre-
dodæbe: osnovno obiljeæje Osmanlija jest to da su na
hrvatsko tlo stigli kao okupatori i “duπmani”.6 UnatoË
tome, u izvorima koji su u procesu purifikacije zastu-
pali negativan stav prema turcizmima, taj se stav ne
povezuje s povijesnim neprijateljstvom prema tur-
skom narodu. Kad je pak rijeË o odnosu hrvatskog i
bosanskog (boπnjaËkog) jezika, treba imati na umu

da je devedesetih godina proπloga stoljeÊa, dok je
hrvatski jezik prolazio purifikaciju, jezik Boπnjaka
svoju posebnost gradio naglaπavanjem velikog broja
turcizama7. UnatoË tome, za taj se jezik nije smatralo
da bi mogao ugroziti status hrvatskog jezika. Utjecaj
je srpskog jezika pak joπ od 19. stoljeÊa smatran
prijetnjom hrvatskom jeziku, πto je bilo i tema mno-
gobrojnih jezikoslovnih rasprava. Zbog animoziteta
prema “svemu πto je srpsko” zbog ratnih i poratnih
zbivanja te zbog toga πto su turcizmi u srpskome ËeπÊi
negoli u hrvatskome, na te se posuenice poËelo gle-
dati ne kao na posuenice iz turskog, nego iz srpskog
jezika i, u skladu s time, kao na rijeËi kojih se hrvatski
treba osloboditi. U izvorima vezanim uz ovu temu
jasno se vidi da se negativan stav prema turcizmima,
dakle, razvio na liniji odnosa hrvatskog i srpskog jezi-
ka, tj. odnosa dvaju pripadajuÊih naroda.

Jezikoslovci koji su devedesetih godina proπloga
stoljeÊa raspravljali o toj temi svrstali su se u dva
tabora: one koji su bili protiv svega πto je dolazilo s
Istoka, i one koji su podræavali prirodan razvoj jezika.
Rasprave se nisu vodile samo u struËnim Ëasopisima,
nego i u dnevnim novinama. Ivo PranjkoviÊ je, braneÊi
turcizme, te rasprave saæeo na sljedeÊi naËin: turcizmi
se “... uglavnom smatraju, danas u puno veÊoj mjeri
nego juËer, neËim posve nepoæeljnim, neËim balkan-
skim u najgorem smislu toga pojma, ili neËim izrazito
srpskim. Misli se valjda da Êemo se na taj naËin oslo-
boditi Balkana i integrirati, kako se to popularno veli,
‘u ozraËje zapadnoeuropske uljudbe’. (...) Hrvatska
je kultura izrazito polikomponentna, i nasilno uklanja-
nje bilo koje od sastavnica te kulture, ukljuËujuÊi tu i
orijentalnu, nije samo laganje samome sebi, nego i
barbarski Ëin...” (PranjkoviÊ 1997a:18-19).

Takvi glasovi koji su se protivili purifikaciji “po
svaku cijenu” bili su ipak priliËno usamljeni i nisu
bili dovoljni da promijene opÊu atmosferu toga vre-
mena. Mnogi su s dobrodoπlicom pozdravili “Razli-
kovni rjeËnik srpskog i hrvatskog jezika” Vladimira
Brodnjaka. U tom rjeËniku s oko 30 tisuÊa natuknica
srpske su rijeËi prevoene na hrvatski. No, meu tim
srpskim rijeËima bio je i vrlo velik broj turcizama8.
Ivo PranjkoviÊ je 1992. objavio kritiku toga rjeËnika
s jednostavnim i jasnim naslovom: “Turski nije
srpski”. U tom je tekstu PranjkoviÊ pokazao da je
Brodnjak poπtedio samo turcizme koji su u hrvatskom
posve nezamjenjivi, a sve ostale ubrojio pod srpski.
Te ostale moæe se razvrstati u Ëetiri skupine: nazive
vezane za specifiËnosti islamske religijske, kulturne,
etnografske, kulinarske i sliËne tradicije (npr. abdest,
balija, beg i dr.), turcizme koji su u hrvatskom stan-
dardnom jeziku zabiljeæeni kao regionalni i za koje
uglavnom postoje zamjene, ali su u hrvatskim (po-

5 Najnovije, pozitivne tendencije prema Turskoj i Turcima u
Hrvatskoj potaknute su prodorom popularnih turskih televizijskih
serija koje su pobudile interes prema Turskoj, njezinoj kulturi i
povijesti te promijenile odreene, ranije ukorijenjene negativne
predodæbe o Turskoj i Turcima (v. sljedeÊu biljeπku).

6 V. AbadæiÊ Navaey (2011).

7 V. npr. ToπoviÊ (2009).
8 Odnos prema turcizmima u RjeËniku bio je krajnje rigorozan,

premda je Brodnjak u uvodu najavio “liberalniji“ pristup turcizmi-
ma (v. Brodnjak 1991:XII).



165

sebno πtokavskim) krajevima uobiËajeni i proπireni
(npr. baksuz, Ëardak, Ëesma i dr.), turcizme koji se
mogu oznaËiti kao izraziti regionalizmi, ali se upo-
trebljavaju na cijelom πtokavskom podruËju, a u Bosni
su, i meu hrvatskim æivljem, uglavnom posve neu-
tralni (npr. Ëarπija, Êuprija, komπija i dr.), te turcizme
koje se moæe smatrati egzotizmima ili historizmima
(npr. ardal, azab, bair i dr.). (PranjkoviÊ 1997b:161-
164)

KonaËno, rasprave i odnos prema turcizmima
zakljuËila je pojava “Hrvatskoga jeziËnog savjetnika”
1999. godine. Uvodna napomena u kojoj se spominju
turcizmi samo je podvlaËenje preskriptorne crte pod
veÊ proveden postupak ËiπÊenja hrvatskoga od
turcizama:

“Turcizme smo u savjetniku sveli na najmanju moguÊu
mjeru, a i ono malo koliko ih donosimo oznaËujemo
uglavnom kvalifikatorom pokr. (“pokrajinski”). (Drugo
su turcizmi koji su postali hrvatskim usvojenicama.)
BuduÊi da su turcizmi Ëinjenicama jezika bosanskoher-
cegovaËkih Hrvata, ne bismo æeljeli da se to shvati nao-
pako: kao iskljuËivanje tih Hrvata iz hrvatskog jezika.
Takav postupak u skladu s naπom poËetnom razlukom
(hrvatski knjiæevni jezik / hrvatski standardni jezik)
znaËi samo to da turcizmi nisu Ëinjenicom hrvatskoga
neutralnog, opÊestandardnog jezika (kao πto Ëinjeni-
com hrvatskoga standardnog jezika nisu ni mnogi
anglizmi, germanizmi itd.), ali jesu Ëinjenicom hrvat-
skog jezika kao sustava te razgovornog i knjiæevno-
umjetniËkog stila hrvatskoga standardnog jezika.
Drugo je pitanje kojim i kakvim jezikom govore bosan-
skohercegovaËki Hrvati. Koga zanima πto znaËi i kako
se piπe koji turcizam, moæe se posluæiti rjeËnikom
turcizama ili rjeËnikom stranih rijeËi. To πto su mnogi
hrvatski pisci podrijetlom iz Bosne i Hercegovine upo-
trebljavali (ili joπ upotrebljavaju) turcizme, hrvatskoga
se standardnog jezika naËelno ne tiËe.” (Hrvatski jeziËni
savjetnik 1999:13).

Razlog ËiπÊenja turcizama u procesu purifikacije
nije naravno bilo to πto su rijeËi koje je trebalo odbaciti
odjednom postale nerazumljive, nego to πto ih se iz
ideoloπkih razloga poËelo smatrati i doæivljavati kao
tue. Drugim rijeËima, cilj tadaπnjih jeziËnih promjena
nije bio unaprijediti komunikaciju, nego promijeniti
status jezika. Kad se pogleda πto se dogaalo s turciz-
mima, vidi se da purifikacija nije znaËajnije zahvatila
ranije, na poËetku ovoga rada spomenute (prema Bro-
zoviÊ 2000) prve dvije skupine turcizama, ali je treÊu,
koja je bila i najbrojnija, radikalno reducirala. Kao
πto smo veÊ napomenuli, iako su turcizmi iz te treÊe
skupine doæivljavani kao strane rijeËi, velik dio govor-
nika hrvatskog jezika znao je njihovo znaËenje. Una-
toË tome, nakon devedesetih godina tim rijeËima viπe
nije bilo mjesta u hrvatskom jeziku.

U novo tisuÊljeÊe hrvatski je jezik uπao siguran
da viπe nema potrebe da strahuje pred vjetrovima s
Istoka. Danas smo u situaciji da, ako æelimo razumjeti
jezik, posebno jezik knjiæevnosti, moramo iznova uËiti
turcizme. Jer, ako te rijeËi ne poznajemo, ne moæemo
u potpunosti razumjeti ne samo knjiæevnost koja je

nastajala na podruËju Bosne i Hercegovine, nego i
mnoga djela hrvatske knjiæevnosti, pa tako i hrvatske
prijevode stranih pisaca. Na taj naËin dolazimo do te-
me turcizama u jeziku knjiæevnosti, odnosno u jeziku
knjiæevnih prijevoda. Mi Êemo se u ovome radu ogra-
niËiti samo na knjiæevne prijevode s turskoga jezika.

Prvi prijevodi s turskog jezika pojavljuju se po-
Ëetkom novog tisuÊljeÊa, kad je razdoblje “razsrbljiva-
nja”9 hrvatskog jezika veÊ uglavnom proπlo. Bili su
to mahom prijevodi romanâ Orhana Pamuka. VeÊ smo
u uvodnom poglavlju spomenuli da se prevoditelji
Pamukovih romana nisu ustruËavali uvoditi turcizme
u hrvatske prijevode. No, taj su svoj postupak, odno-
sno upotrebu svake “proskribirane” rijeËi morali moÊi
opravdati pred lektorima kako bi je mogli zadræati u
prijevodu. Naime, uvoenje turcizama u prijevode,
posebno onih koji nisu kulturoloπki, gotovo “tehniËki”
termini, znaËilo je moæda viπe i ne toliko koketiranje
sa srpskim jezikom, koliko na neki naËin posuivanje
iz nekadaπnjeg, hrvatskog ili srpskog jezika, jezika
jugoslavenskog razdoblja. UnatoË tome, prevoditelji,
koji su istovremeno bili i turkolozi, uglavnom su se
odluËivali na koriπtenje turcizama umjesto hrvatskih
sinonima jer su bili svjesni da bi upotrebom hrvatskih
sinonima prijevod mogli liπiti znaËenja, odnosno ko-
notacije koje turcizmi unose, a hrvatski sinonimi ne
unose, te time ugroziti njegovu vjerodostojnost i kvali-
tetu. S obzirom na to da su iz hrvatskog jezika turcizmi
istisnuti nasilno, tj. iz ideoloπkih razloga, a ne prirod-
nim jeziËnim procesima kakvim se, primjerice, moæe
smatrati konkurentnost znaËenjski istovjetnih lekse-
ma, smatramo da je postupku zamjene turcizama
hrvatskim sinonimima u knjiæevnosti potrebno posve-
titi posebnu pozornost. Kako bismo omoguÊili bolje
razumijevanje analitiËkog dijela ovoga rada koji se
bavi upotrebom turcizama u prijevodima Pamukovih
romana te naravi sinonimiËnosti izmeu njih i njihovih
hrvatskih “ekvivalenata”, prije same analize smatramo
potrebnim kratko poglavlje posvetiti pitanju sinoni-
mije.

3. PITANJE SINONIMIJE

Sinonimija se u lingvistici obiËno definira kao
odnos dvaju ili viπe leksema koji imaju isto ili blisko
(sliËno) znaËenje. Prema tome imaju li isto ili pak
blisko (sliËno) znaËenje, sinonimi se Ëesto klasificiraju
u dvije velike skupine: (1) istoznaËnice, tj. prave,
potpune ili apsolutne sinonime, i (2) bliskoznaËnice,
tj. neprave, djelomiËne ili relativne sinonime.10 Da bi
dva leksema mogla biti apsolutni sinonimi, oni moraju
biti zamjenjivi u svim kontekstima i moraju se podu-
darati ne samo u svojim denotacijama, veÊ i u konota-

9 Termin pripada Marijanu KrmpotiÊu (2001:14).
10 Detaljnije vidi u npr. Simeon (1969:378-381), PetroviÊ

(2005:122-124), BabiÊ (1990:260).



166

tivnim ili afektivnim znaËenjima.11 Drugim rijeËima,
temeljnim se znaËajkama istoznaËnosti smatraju
podudaranje denotativnoga i konotativnoga znaËenja
te identiËna priopÊajna, komunikacijska i uporabna
vrijednost (PetroviÊ 2005:15). Primjerice, leksemi
otac i tata jesu sinonimi, no iako se mogu odnositi na
istu pojavnost u izvanjeziËnoj stvarnosti, ne moraju
nuæno biti zamjenjivi u svim kontekstima. Tako moæe-
mo reÊi Ataturk, otac suvremene Republike Turske,
ali ne i *Ataturk, tata suvremene Republike Turske.
Razlog njihovoj meusobnoj nezamjenjivosti u tom
kontekstu je u njihovim razliËitim znaËenjskim struk-
turama: leksem otac proπirio je svoje znaËenje na
znaËenje “zaËetnika”, “osnivaËa”, “utemeljitelja”, dok
leksem tata nije. Osim toga, ta se dva leksema, kad i
odgovaraju istoj izvanjeziËnoj pojavnosti (denotatu),
razlikuju u konotaciji emocionalnog odnosa ukljuËe-
noj u leksemu tata, ali ne i u leksemu otac, koji je u
tom smislu konotativno neutralniji.

Zbog toga πto apsolutni sinonimi moraju moÊi biti
zamjenjivi u svim kontekstima i podudarati se i u
denotativnom i u konotativnom (afektivnom) znaËe-
nju, Ëesto se istiËe da ih je u jeziku vrlo malo te da su
oni zapravo rezultat bilingvizma, odnosno da se naj-
ËeπÊe susreÊu u sluËajevima u kojima je jedan leksem
domaÊa rijeË, a drugi stranoga podrijetla.12 U takvom
su odnosu, primjerice, leksemi ljekarna i apoteka,
raËunalo i kompjutor, glazba i muzika13 koji, za razli-
ku od sinonimskog para otac ‡ tata, nemaju emocio-
nalnih konotacija, a nisu ni polisemni jer se ne odnose
na razliËite izvanjeziËne pojavnosti. Ipak, i meu nji-
ma postoje odreene razlike. Naime, svaki prosjeËni
govornik neke jeziËne zajednice posjeduje jeziËnu
kompetenciju koja mu omoguÊuje da pod utjecajem
raznih izvanjeziËnih faktora procijeni veÊu ili manju
prikladnost upotrebe jednog od dvaju ili viπe sinonima
u nekoj komunikacijskoj situaciji. Ti izvanjeziËni
faktori mogu biti vrsta komunikacije (npr. formalna
ili neformalna, administrativna ili knjiæevna, itd.) ili
pak profil sugovornika (po obrazovanju, hijerarhiji,
dobi, spolu, pripadnosti odreenoj druπtvenoj skupini,
itd.). Tako Êe se primjerice domaÊi parnjaci u nave-
denim sinonimnim parovima viπe koristiti u sluæbenoj
komunikaciji, dok Êe strane rijeËi (kao πto su npr.
muzika ili apoteka) biti ËeπÊe upotrebljavane u nefor-
malnoj.

U rijeËi stranoga podrijetla ubrajaju se i neki
dijalektalizmi, odnosno regionalizmi. Razliku izmeu
njih i njihovih hrvatskih sinonima dobro pojaπnjava
Raffaelli na primjeru leksema fjaka i umor:14 “U
razgovoru s nekim Dalmatincem reÊi Êemo da nas je
ulovila fjaka jer kad bismo rekli da nas je ulovio umor

ne bismo leksikalizirali sva obiljeæja sadræana u
leksemu15 fjaka pa on ne bi moæda ‘u cijelosti’ razu-
mio stanje u kojemu se nalazi naπ duh i tijelo. Kada
smo fjakasti, nismo samo (fiziËki) umorni, veÊ smo
bezvoljni, nezainteresirani, πto su obiljeæja koja nisu
obuhvaÊena nijednim leksemom standardnoga hrvat-
skoga jezika. Stoga se fjaka i umor preklapaju samo
dijelom svojih znaËenja, no svjesni smo njihovih
znaËenjskih razlika (...)”. U istom smislu o razlikama
meu leksemima u sinonimnim parovima ili nizovima
raspravljaju i Teæak i BabiÊ govoreÊi o razliËitim upo-
rabnim vrijednostima sinonimiËnih rijeËi: “(...) one u
jeziËnoj praksi zapravo nemaju jednaku uporabnu
vrijednost. Upotrijebimo li rijeË at, naπ izraz Êe
zazvuËati ili sveËano, ili poetski, ili ironiËno, zavisno
od konteksta ili situacije imat Êe stanovitu osjeÊajnu
boju, koju rijeË konj nema, jer je svakodnevna, obiËna
rijeË i zbog toga osjeÊajno neutralna, bezbojna. (...)
istoznaËnice ili bliskoznaËnice se ipak ne mogu jed-
nostavno zamjenjivati ili naizmjence upotrebljavati
sad jedna sad druga, a da pri tome znaËenje ostane
sasvim isto. Meu njima je uvijek neka razlika: ili se
razlikuju po nijansi znaËenja, ili po teritoriju gdje se
upotrebljavaju (...), ili po prijaπnjem vremenu u
kojemu su bili uobiËajeni (arhaizmi), ili po nekim dru-
gim obiljeæjima koja im daju veÊu ili manju osjeÊajnu
obojenost.” (Teæak i BabiÊ 1992:29). Drugim rijeËi-
ma, iako dvije ili viπe rijeËi mogu imati isti denotat,
tj. odnositi se na istu izvanjeziËnu pojavnost, upotre-
bom svake od njih u razliËitom Êe se stupnju promi-
nentnosti aktivirati razliËiti enciklopedijski podaci ili
pozadinska znanja o pojavnosti koju te rijeËi oznaËuju.

Govornici dakle odabirom jednog od dvaju ili viπe
sinonima imaju moguÊnost da istaknu ili potisnu
odreeni aspekt denotacije ili pak unesu neku dodatnu
informaciju ili konotaciju. Jezik pruæa izbor izraæajnih
moguÊnosti, a koju Êemo od brojnih moguÊnosti upo-
trijebiti ovisi o komunikacijskoj situaciji i o naπem
cilju da postignemo æeljeni komunikacijski uËinak
oslanjajuÊi se na svoju jeziËnu kompetenciju, odnosno
znanje i svijest o izraæajnim vrijednostima i znaËenj-
skim nijansama svakoga od leksema koje jezik nudi.
Stoga se sinonimija nesumnjivo treba promatrati i kao
stilsko bogatstvo jezika.16

U svjetlu spoznaja i promiπljanja iznesenih u
ovome poglavlju razmatrat Êemo i upotrebe turcizama
u prijevodima romanâ Orhana Pamuka. Pitanje na koje
Êemo posebno obratiti pozornost jest pitanje moguÊ-
nosti zamjene turcizama domaÊim, hrvatskim lekse-
mima koji se mogu smatrati njihovim sinonimima,
Ëime Êemo istodobno nastojati uputiti na njihov zna-
Ëenjski odnos.17 Pritom je vrlo vaæno imati na umu i

11 V. Ullmann (1959:180-183) i Lyons (1977:342-343).
12 Usp. Simeon (1969:379).
13 Primjeri su preuzeti iz: Raffaelli, Ida: O znaËenju. Uvod u

semantiku. Zagreb: Matica hrvatska (u tisku).
14 Raffaelli, isto.

15 Istaknula Raffaelli.
16 PetroviÊ (2005:14-15) navodi da je prema miπljenju nekih

prouËavatelja funkcionalnih stilova sinonimija srediπnji problem
stilistike te da su bez sinonima, koji predstavljaju nositelje razno-
vrsnosti, funkcionalni stilovi nezamislivi.

17 O tome v. i PranjiÊ (1985, 1998).



167

sve Ëinjenice navedene u prethodnim poglavljima koje
se odnose na okolnosti pod kojima su turcizmi uπli u
hrvatski jezik, odakle su doπli, kako, zaπto i gdje su
se koji od njih zadræali, te kada su i zaπto iz hrvatskog
jezika “protjerani”. Naime, sve te okolnosti pred-
stavljaju naπe pozadinsko znanje ili enciklopedijske
podatke koji Ëine sastavni dio ne samo denotativnih,
veÊ Ëak i ponajviπe konotativnih znaËenja turcizama.
Primjerice, njihovo podrijetlo iz nama kulturoloπki i
svjetonazorski “dalekog” naroda, koji je svojedobno
bio i narod osvajaË, moæe im unijeti i negativne kono-
tacije i znaËenjsku obiljeæenost s obzirom na civiliza-
cijske specifiËnosti. Negativne konotacije turcizmima
moæe pridati i to da su oni u periodu purifikacije pro-
skribirani te obiljeæeni kao srbizmi, a znaËenjske
nijanse arhaiËnosti to πto su se koristili u nekim pro-
πlim vremenima. S druge strane, njihova regionalna
upotreba daje im obiljeæja neformalnosti, prisnosti i
“domaÊeg ugoaja” kakva ne nose njima znaËenjski
bliski i konotativno neutralniji leksemi iz standard-
noga jezika. Takoer, Ëinjenica da su se turcizmi zbog
veÊ ranije navedenih okolnosti u veÊoj mjeri proπirili
i usvojili na podruËju Bosne i Hercegovine, konotacije
koje oni nose za govornike hrvatskog jezika mogu se
povezivati i uz predodæbe koje ti govornici imaju o
Bosni i Hercegovini i njezinim æiteljima.

4. ANALIZA UPOTREBA TURCIZAMA U
PRIJEVODIMA ORHANA PAMUKA

Za analizu ovoga rada odabrano je sedam romana
Orhana Pamuka: Zovem se Crvena (dalje ZSC) u
prijevodu Ekrema »auπeviÊa i Marte AndriÊ, Snijeg
(dalje SNI) u prijevodu Marte AndriÊ, Tiha kuÊa (dalje
TK) u prijevodu Marte AndriÊ, Istanbul ‡ grad,
sjeÊanja (dalje IST) u prijevodu Ekrema »auπeviÊa,
Crna knjiga (dalje CK) u prijevodu Ekrema »auπe-
viÊa, Jane BuπiÊ i Draæena BabiÊa, i Muzej nevinosti
(dalje MN) u prijevodu Ekrema »auπeviÊa i Kerime
Filan. Sve su romane preveli turkolozi izravno s tur-
skoga jezika. Od svih Pamukovih romana prevede-
nih u Hrvatskoj jedino je Bijeli zamak preveden s
engleskog jezika i nije ga prevodio turkolog, Ëime se
razlikuje od romana koje smo odabrali za analizu pa
smo zbog te specifiËnosti i tom prijevodu posvetili
kraÊe, izdvojeno potpoglavlje.

Prije analize, smatramo vaænim dati kratku napo-
menu o vremenu i prostoru u koje su smjeπtene radnje
romana. Radnja romana Zovem se Crvena odvija se
krajem 16. stoljeÊa u Istanbulu, Snijeg je smjeπten na
poËetak devedesetih godina proπloga stoljeÊa u siro-
maπan gradiÊ na tursko-armenskoj granici s kraÊim
epizodama u NjemaËkoj, Tiha kuÊa u osamdesete
godine proπloga stoljeÊa takoer u manji gradiÊ u
blizini Istanbula, a radnja preostalih triju romana
odvija se u Istanbulu, uglavnom izmeu pedesetih
godina i kraja proπloga stoljeÊa. Takoer je vaæno pri-
pomenuti da je jedna od glavnih tema koja se provlaËi

kroz gotovo sve Pamukove romane tema potrage za
identitetom u svijetu u kojemu se mijeπaju Istok i
Zapad, tradicionalno i moderno, vjersko i sekularno,
siromaπtvo i bogatstvo.

Za analizu smo manje zanimljivima smatrali one
turcizme koji nemaju svoje sinonime u hrvatskome,
kao πto su to oni koji se odnose na specifiËnosti vezane
uz domenu islama. Oni nisu nimalo stilski, niti su u
procesu purifikacije bili proskribirani jer u hrvatskome
za njih nije bilo odgovarajuÊe zamjene. Zanimali su
nas poglavito oni turcizmi koji imaju svoje hrvatske
sinonime, bilo da je rijeË o tzv. “istoznaËnicama” (npr.
amidæa vs. stric), ili pak o onima koji se mogu smatrati
“bliskoznaËnicama” jer se, pojednostavljeno reËeno,
ne odnose na sasvim istu, veÊ blisku ili sliËnu pojav-
nost (npr. berber vs. brijaË).

Kad je rijeË o “istoznaËnicama”, istiËemo da taj
termin koristimo pod navodnim znakovima jer smo
miπljenja da turcizam i njegov hrvatski parnjak nikada
nisu sasvim istoznaËni: turcizam uvijek nosi odreenu
stilsku obojenost, a ta se obojenost istiËe naizmjeniË-
nom upotrebom turcizma i njegova hrvatskog par-
njaka u prijevodu.

Dobar primjer za to upravo je veÊ navedeni sino-
nimni par amidæa ‡ stric. U prijevodu romana Snijeg
upotrebom turcizma umjesto hrvatskoga leksema iz
tog para uvodi se znaËenjska nijansa prisnosti, do-
maÊeg (odnosno turskog) elementa u tuini; amidæa
je netko tko pruæa oslonac, kome se moæe obratiti za
pomoÊ, te se upotrebom tog leksema postiæe i efekt
intimizacije izmeu likova (primjer (1)). Istodobno,
amidæa moæe nositi i konotaciju tradicionalnosti,
konzervativnosti, naroËito kad se ne koristi u znaËenju
rodbinskog odnosa, veÊ oznaËava stariju muπku
osobu:18

(1) Ima amidæu u NjemaËkoj i on Êe ga izvuÊi odavde (...)
(SNI, str. 111)

(2) OsjeÊao sam krivnju zato πto sam cijeloga æivota odbi-
jao vjerovati u Allaha siromaπnih, u Allaha u kojega
vjeruju pokrivene tetke i amidæe s tespihom u ruci.
(SNI, str. 102)

Upotreba hrvatskog leksema stric u Snijegu za-
mijeÊena je pak u kontekstima u kojima osoba na koju
se taj leksem odnosi dolazi iz suvremenije, moderne
ili gradske sredine:19

(3) (...) svirala je pjesma “Roberta” Peppina di Caprija;
nekada ju je kao dijete sluπao u automobilu svoga strica
kad bi u zimska jutra krenuli u voænju kraj Bospora
(...) (SNI, str. 105)

(4) (...) kutija Ëokoladnih bombona koju mu je stric nekada
davno donio iz ©vicarske. (SNI, str. 127)

18 U hrvatskom su jeziku sliËno znaËenjsko proπirenje do-
æivjeli leksemi teta i striËek/striko/barba u govoru djece ili komu-
nikaciji s djecom kad ne oznaËuju rodbinski odnos.

19 U primjerima Êe podebljanim fontom, osim turcizama ili
njihovih hrvatskih sinonima, biti istaknuti i elementi iz konteksta
koji se povezuju s onim πto je reËeno u naπoj argumentaciji upotrebe
analiziranog leksema u pojedinom primjeru.



168

SliËno je i s parnjacima mahala ‡ (gradska) Ëetvrt,
naselje, i kasaba ‡ gradiÊ. Prevoditeljica Snijega
koristi leksem mahala kad govori o tradicionalnim,
ali i o rubnim, nerazvijenim i sirotinjskim Ëetvrtima
te taj turcizam Ëesto dolazi u kontekstu s pridjevima
kao πto su udaljen, zabaËen, siromaπan i sl.:

(5)  (...) uspinjao se strmim i zaleenim kaldrmama siro-
maπnih mahala (...) (SNI, str. 17)

(6) Dok je on tako promatrao rubne erzurumske mahale,
njihove majuπne i bijedne duÊanËiÊe i pekarnice te se
pokuπavao naviriti u troπne kavane (...) (SNI, str. 11)

(7)  (...) prema najsiromaπnijem dijelu Karsa s mahalama
potleuπica podignutih preko noÊi (...) (SNI, str. 17)

Leksem mahala ili iz njega izveden pridjev ma-
halski upotrebljavaju se takoer kad se æeli istaknuti
domaÊe, lokalno:

(8) Iz prljave odjeÊe izvlaËio bi joπ prljaviju bakarnu posu-
dicu i oglaπavao se nama djeci, koja smo ga promatrala
izdaleka, stojeÊi kraj mahalske Ëesme (...) (ZSC, str.
425)

Za razliku od toga, upotreba leksema Ëetvrt i nase-
lje svojstvena je oznaËavanju Ëetvrti gradova u ino-
zemstvu (npr. NjemaËkoj) (primjer (9) i (10)) ili
otmjenijih Ëetvrti veÊih gradova u Turskoj (primjer
(11)):

(9) (...) prvo smo otiπli do naselja u blizini Gutleutstrasse
(...) (SNI, str. 243)

(10) (...) bilo to u Frankfurtu ili u Kölnu izmeu katedrale i
kolodvora, ili u bogatim hamburπkim Ëetvrtima (...)
(SNI, str. 80)

(11) Ka je odrástao na Niπantaπu, spokojnoj istanbulskoj
Ëetvrti, okruæen blagodatima srednjega sloja (...) i nije
znao niπta o siromaπtvu (...) (SNI, str. 25)

Valja joπ jednom napomenuti da ne koriste svi
prevoditelji Pamukovih romana turcizme u istoj mjeri.
Primjerice, u prijevodu romana Istanbul ‡ grad, sje-
Êanja leksem mahala koristi se svega triput, dok
prevladava rijeË Ëetvrt (pojavljuje se viπe od sto puta),
bilo da je rijeË o otmjenim ili pak o siromaπnim, pri-
gradskim Ëetvrtima, npr.:

(12) Kao desetogodiπnjak volio sam Ëitati melodramatske
priËe Kemalettina Tugdæua o siroËiÊima dobra srca iz
bijednih prigradskih Ëetvrti (...) (IST, str. 277)

Moæda je razlog tome taj πto se radnja Istanbula
odvija u velikom, kozmopolitskom gradu (za razliku
od Snijega gdje se ona smjeπta uglavnom u provin-
ciju), no vjerojatnije je rijeË samo o razliËitim jeziËnim
preferencijama, tj. izboru razliËitih prevoditelja. Me-
utim, upravo Ëinjenica da se leksem mahala u prije-
vodu romana Istanbul ‡ grad, sjeÊanja tako rijetko
koristi daje tom leksemu posebnu ekspresivnu snagu
kad se prevoditelj za nju odluËi. Iz sljedeÊih je pri-
mjera jasno da se odabirom tog leksema æeli istaknuti
ili vjerski karakter Ëetvrti (primjer (13)), ili pak pod-
cjenjivaËki stav prema njoj, πto je oËigledno iz njegove

upotrebe u Crnoj knjizi istog prevoditelja u kojoj se
taj leksem pojavljuje samo jedanput (primjer (14)):

(13) Ahmet Rasim, koji se pod utjecajem zapadne knjiæev-
nosti dao na pisanje romana i poezije, ali je veÊ na
poËetku doæivio neuspjeh, poËeo je gledati na pretjerani
utjecaj Zapada kao na neku vrstu “oponaπanja”, lako-
mislenosti i “prodaje puæeva u muslimanskoj maha-
li”.20 (IST, str. 178)

(14) Ako jednoga dana bude moguÊe novo uskrsnuÊe (...)
vjerovao je da Êe ono krenuti iz Ëetvrti koje s prezirom
nazivaju “mahalama betonskih kuÊeraka” (...) (CK,
str. 130)

Leksem mahala u Muzeju nevinosti uopÊe se ne
koristi, a radnja tog romana takoer se odvija u
kozmopolitskom Istanbulu i vezana je za relativno
suvremeni æivot. Meutim, iz prijevoda tog romana
iskoristit Êemo ovdje dva primjera u kojima su
prevoditelji koristili leksem Ëetvrt. Uz taj leksem mi
Êemo u primjere ubaciti leksem mahala kako bismo
ilustrirali neprikladnost njegove upotrebe u konteksti-
ma u kojima se govori o suvremenom ili pak elitnom
naËinu æivota. Neprikladnost tog leksema osobito je
oËita u primjeru (16) u kojemu bi leksem mahala
doπao uz Niπantaπ, πto je naziv poznate suvremene i
bogataπke istanbulske Ëetvrti:

(15) Da bi me oraspoloæio i zabavio, odluËio je pokazati mi
nove restorane, klubove i barove, kamo odlaze boga-
taπi koji se vole pojavljivati na takvim mjestima, pa
me je odveo u nove gradske Ëetvrti / ?mahale. (MN,
str. 529)

(16) (...) njihovo pogreπno uvjerenje da sam nesmiljeno
ocrnio sve likove u svojoj knjizi koja govori o æivotu u
elitnoj Ëetvrti / ?mahali Niπantaπu. (MN, str. 565)

U sliËnom znaËenjskom odnosu kao πto su mahala
vs. Ëetvrt, naselje jesu i leksemi kasaba vs. gradiÊ.
Uz leksem kasaba vrlo je Ëesta upotreba pridjeva
zabaËen, sirotinjski, bijedan i sl., u kontekstima u
kojima se opisuje beznadnost, zaostalost, izoliranost,
πto upuÊuje na njegove pejorativne konotacije:

(17) Vidio je tisuÊe fotografija sugraana koje je Dæelal
primao iz svih mjesta u Anadoliji, malih gradova pre-
krivenih praπinom, udaljenih kasaba. (CK, str. 282)

(18) U svakoj kasabi moæete vidjeti stotine takvih nezaposle-
nih, neuspjeπnih, beznadnih, nepokretnih, bijednih
muπkaraca. (SNI, str. 190)

(19) PriËa se vrti oko krvne osvete u nekoj “zaostaloj, siro-
maπnoj i zatupljenoj” kasabi (...) (SNI, str. 366)

Osim zaostalosti i zabaËenosti, leksem kasaba
nosi i konotacije koje se odnose na arhitektonska,
urbanistiËka ili infrastrukturna svojstva i specifiËnosti
turskih zabaËenih gradova u Ëemu se oni mogu znatno
razlikovati od, primjerice, zabaËenih europskih gradi-
Êa. Zato se, Ëim se radnja prebacuje u Europu, pri-

20 Uz ovaj izraz pod navodnim znakovima prevoditelj uvodi
biljeπku s objaπnjenjem da je rijeË o navici uvezenoj sa Zapada jer
je u islamskim zemljama neuobiËajeno jesti puæeve.



169

mjeÊuje upotreba leksema gradiÊ, bilo da je rijeË o
suvremenim, ureenim, ili pak zaostalim, siromaπnim
gradiÊima:

(20) I tako, kad bi ga kamo pozvali, sjeo bi u Frankfurtu na
jedan od vlakova (...) te bi, putujuÊi, kroz njihove za-
magljene prozore promatrao vitke crkvene tornjeve
nad zabaËenim gradiÊima (...) (SNI, str. 40)

Joπ neki od turcizama koji se pojavljuju u prije-
vodima, a imaju svoje “istoznaËne“ parnjake u hrvat-
skom jeziku jesu rahmetli (vs. pokojni), Ëarπav (vs.
plahta), jorgan (vs. poplun), kasap (vs. mesar), vala
(vs. doista, stvarno), jok (vs. ne, nema), bujrum (vs.
izvoli(te)) i rahat (vs. komotno, spokojno). PrimjeÊuje
se da prevoditelji u istim prijevodima koriste i nave-
dene turcizme, i njihove hrvatske sinonime, meutim
izbor izmeu jednih ili drugih ovisi opet o æelji da se
istaknu odreena svojstva vezana ili uz denotat, ili uz
osobu u Ëija usta prevoditelj “stavlja” odabrani leksem
te stoga odabir jednih ili drugih prevoditelju sluæi i za
karakterizaciju likova. Tako se u primjeru (21) pridjev
pokojni odnosi na osobu koja nije bila vjernik (otac),
dolazi iz usta osobe koja nije vjernik niti je iz tradi-
cionalne ili ruralne sredine (sin), a osim toga rijeË je
o formalnoj situaciji unutar administrativnog okru-
æenja. Za razliku od toga, pridjev rahmetli odnosit Êe
se ili na pokojnike muslimane (primjer (22)), ili pak
na one koji to nisu, ali Êe pritom karakterizirati osobu
kojoj se taj pridjev “stavlja u usta”. Takav je sluËaj u
primjeru (23) gdje se pridjev rahmetli odnosi na
pokojnike (muæa i sina) koji nisu bili vjernici, ali ga
“izgovara” tradicionalna starica koja jest vjernica te
se tim pridjevom karakterizira ona sama (njezina
poboænost i tradicionalnost):

(21) Nije uopÊe bilo potrebe da prema unaprijed smiπljenom
planu iz torbe izvuËem fakultetsko izdanje svoga dok-
torskog rada kako bih ga se dojmio, da kaæem kako
sam arhiv veÊ i ranije posjeÊivao te da je i moj pokojni
otac bio kajmakam. (TK, str. 79)

(22) Znate kako kaæu: Kad bi rahmetli Kasim Ensari, veliki
uËenjak i ulema (...) (SNI, str. 80)

(23) (...) maramicu sam malko prinijela oËima; kako da
Ëovjek bude dobro dok ide na grob rahmetli muæu i
sinu (...) (TK, str. 63)

Kad istu tu staricu u mlaim danima prezrivo
komentira njezin suprug prigovarajuÊi joj njezinu
staromodnost, takoer se koriste turcizmi poput Ëar-
πav i jorgan:

(24) Jasno, neÊe do tog otkriÊa doÊi ova naπa mrtva puhala,
nego, naæalost, i opet Europljani, i tad viπe nitko neÊe
morati odijevati ove nakaradne spavaÊice i zavlaËiti
se meu nepotrebne Ëarπave i one tvoje besmislene i
smijeπne cvjetne jorgane (...) (TK, str. 16)

Meutim, uz konotacije starine, tradicije i lokal-
noga koje turcizmi unose, Ëesto se mogu vezati i kono-
tacije topline doma, skromnosti, obiteljskog ugoaja
i udobnosti te se turcizmi pojavljuju i u kontekstima
u kojima se æele naglasiti upravo ti aspekti situacije
(primjeri (25)-(28)). Ta je Ëinjenica posebno uoËljiva

u naizmjeniËnoj upotrebi leksema divan i kauË u
prijevodu romana Tiha kuÊa: divan se koristi kad je
rijeË o staroj, bakinoj kuÊi i, osim starine, sugerira
toplinu doma i mir (primjer (28)), dok je kauË upo-
trijebljen pri opisu kuÊe bogataπa zapadne orijentacije
u kojoj se zabavljaju pripadnici mlae generacije, za
πto bi upotreba leksema divan bila u najmanju ruku
neobiËna (primjer (29)):

(25) Dok sam srkao Zahidinu Ëorbu od leÊe, uËinilo mi se
da sam lik u kakvom provincijskom romanu iz 1940-ih
(...) (SNI, str. 392)

(26) Stolu prie Zahida: u jednoj je ruci dræala veliki lonac,
a u drugoj kepËiju Ëija je drπka odbijala svjetlo stolne
svjetiljke (...) (SNI, str. 132)

(27) “Svaki dan u Ëetiri popodne sjednem na ovaj divan sa
svojim kÊerima da zajedno pogledamo Mariannu” (...)
(SNI, str. 231)

(28) Na kraju je Nilgun zakljuËila da joj se spava. Lijepo
se opruæila na divanu na koji je bila naslonjena (...)
(TK, str. 270)

(29) (...) uπao sam u kuÊu i ugledao njih, polijegali su po
naslonjaËima, kauËima i podu, izvaljeni, leæe napola
oπamuÊeni, omamljeni, kao da neπto Ëekaju, smrt ili
pokop ili da se neπto vaæno okonËa (...) (TK, str. 193)

Za karakterizaciju likova takoer se naizmjeniËno
upotrebljavaju turcizmi i njihovi hrvatski sinonimi u
sljedeÊim primjerima: u (30) i (31) leksemi vala, rahat
i bujrum iskoriπteni su kao kvalifikativi koji sluæe kako
bi se naglasila ili pripadnost Turskoj, ili opreka izmeu
dvaju razliËitih svjetonazora: modernog ili proeurop-
skog, s jedne, i tradicionalnog ili turskog, s druge
strane:

(30) Nisi, vala, mogao izvaliti niπta gluplje. Sad Europljani
rahat mogu reÊi i da smo idioti. (SNI, str. 268)

(31) “Stoga sad”, nastavila je, “odbacimo feredæe, turbane,
fesove i saruke ‡ te simbole zaostalosti koji nas sputa-
vaju, i krenimo prema civiliziranim i modernim narodi-
ma, krenimo prema Europi!” Ako se taj njezin vapaj i
nije Ëuo, nikome nije promaknula britka i viπeznaËna
primjedba iz zadnjih redova:“Bujrum ti u svoju Euro-
pu, moæeπ i gola! Bujrum, vala, i gola-golcata!” (SNI,
str. 151)

Hrvatski imperativ izvoli(te), sinonimiËan s tur-
cizmom bujrum, upotrebljava se pak kad se ne æeli
istaknuti nikakav poseban svjetonazor ili geografsko-
-nacionalna pripadnost, kao i u kontekstima formal-
nijih ili uËtivijih razgovornih situacija:

(32) “Samo, profesore, nadam se da vas ne zadræavam?”/
“Ne, ne, samo izvolite.”/ “Oprostite, profesore, smijem
li sjesti? (...).”/ “Izvolite, molim lijepo.’” (SNI, str.
46)

SliËno je i s negacijom jok kojom se potencira
neformalnost razgovorne situacije ili Ëak neukost,
priprostost onoga koji je izgovara (primjer (33)), dok
se s pomoÊu uzvika inπallah osoba koja ga izgovara
moæe okarakterizirati kao tradicionalna ili kao vjernik
(primjer (34)):



170

(33) “Reci mi, znaπ li ti Ëitati straga?” “Jok, brate, ne znam
ni sprijeda. Ja sam pobjegao iz πkole.” (SNI, str. 278)

(34) Posjetio me unuk Orhan. Iznimno je pametan, iznimno
mio. Studira arhitekturu. (...) Inπallah, jednoga Êe dana
biti vrlo uspjeπan (...) (IST, str. 130)

Kad je rijeË o uzvicima, zanimljiv je i uzvik ma-
πallah kojim se postiæe efekt intimizacije izmeu
likova i radnja karakterizira kao neformalna. Ipak, taj
se uzvik razlikuje od uzvika inπallah po tome πto nema
odgovarajuÊeg sinonima u hrvatskome jer nijedna
hrvatska rijeË ne pokriva sva znaËenja koja on nosi:
maπallah je i rijeË dobrodoπlice, i divljenja, i Ëuenja,
i odobravanja istovremeno21:

(35) “Doi k meni u krilo!” Doπao je. “Oh, maπallah, kako
si samo teæak, baπ si porastao” (...) (ZSC, str. 93)

Karakterizacija likova i komunikacijske situacije
postiæe se i naizmjeniËnom upotrebom leksema efen-
dija i gospodin:

(36) “Dakle, roaci ste”, reËe novinar Magazina. “Koliko
ja znam, gospodin Dæelal osim pokojne majke nema
bliskih roaka.”
“Oho!” oglasi se stari polemiËar. “Kako bi Dæelal-
efendija dospio na sadaπnji poloæaj da nema roaka!
Imao je, primjerice, πogora koji ga je dosta pogurao.
Bio je poboæan Ëovjek, on ga je nauËio pisati, no Dæelal
ga je kasnije iznevjerio. ©ogor je bio pripadnik jedne
nakπibendijske tekije (...) (CK, str. 99)

Konotacije vjerske pripadnosti, tradicionalnog i
lokalnog koji nosi leksem efendija (bilo da se njime
karakterizira onaj na koga se odnosi, kao u primjeru
(37), ili onaj tko ga izgovara, kao u primjeru (38)),
gube se upotrebom leksema gospodin, koji, u takvoj
opreci, signalizira svjetovnost, pripadnost gradskoj
sredini, europski stil æivota u opreci s orijentalnim ili
tradicionalnim (primjeri (39) i (40)). S obzirom na to
da je efendija ujedno i titula uËenih ljudi i vjerskih
voa, upotrebom tog leksema u primjeru (38) nagla-
πava se istovremeno joπ i dodatno poπtovanje i poniz-
nost spram osobe kojoj se obraÊa:

(37) U pratnji bakinog kuhara, ili Ismail-efendije, odlazili
smo brodom ili autobusom posjetiti majku koja je
boravila u nekoj kuÊi na drugome kraju Istanbula (...)
(IST, str. 89)

(38) “Vi idete za mnom kao uhoda ili kao zaπtita?”
“Vala, efendija, ne bih znao: nek’ bude, πto kaæu, kako
je vama draæe.” (SNI, str. 201-202)

(39) A za nekadaπnjeg komunista, odnosno aktualnog de-
mokrata najpogodniji bi bio gospodin Turgut. (SNI,
str. 225)

(40) Meu njima je tako bio neki oËev prijatelj iz mladosti,
otmjeni postariji gospodin (...) NajveÊi dio dana provo-
dio (...) promatrajuÊi prolaznike s prozora svoga stana
na Niπantaπu, a popodne bi odjenuo najelegantniju
odjeÊu iz Pariza ili Milana, obrijao se i briæljivo poËe-
πljao brkove, te otiπao popiti Ëaj i posjediti dva sata u

predvorju ili slastiËarnici Hotela Hilton (...) (IST, str.
205-206)

»ini se da konotacije tradicionalnog, staromodnog
ili konzervativnog koje mogu unositi turcizmi (a koje
Ëesto, smatramo, proizlaze i iz Ëinjenice da su turcizmi
u hrvatskome koriπteni u proπlim vremenima te se
stoga mnogi od njih smatraju ili doæivljavaju arhaizmi-
ma) prevoditeljima katkada sluæe i kako bi upotrebom
turcizma naznaËili vremenski odmak izmeu danaπ-
njice i proπlih vremena. Takav je sluËaj u prijevodu
romana Tiha kuÊa u kojemu se leksem mesar koristi
da bi se oznaËilo to zanimanje u danaπnjici (primjer
(41)), dok se kasap koristi za oznaËavanje istog zani-
manja, ali u proπlosti, zbog Ëega je upotrijebljen pri
prevoenju navoda iz deftera, odnosno starih trgo-
vaËkih ili fiskalnih knjiga (primjer (42)):

(41) Uπao sam k mesaru. Guæva je, a lijepe crne æene nema.
(TK, str. 116)

(42) Sad sluπaj: kod kasapa Halila izvagana je govedina
vrijedna 21 akËu i ustanovilo se da nedostaje 120
drahmi. Datum: 13. zilhidæe 1023. (TK, str. 228)

Upotreba turcizama koji oznaËuju razliËite duæ-
nosti, zanimanja, obrte ili trgovine posebno je Ëesta u
prijevodima romana Zovem se Crvena, Snijeg i Tiha
kuÊa. Neki od njih i nemaju hrvatskih sinonima jer
oznaËuju specifiËne vjerske (npr. πejhul-islam22) ili
administrativne duænosti (npr. kapidæibaπa23), ili se
pak odnose na specifiËne specijalizirane trgovine ili
trgovce (npr. dæigerdæija24). Drugi pak (npr. dæelat)
imaju svoje hrvatske sinonime, ali su od njih ekspre-
sivniji, naroËito kad se supojavljuju s prvima, πto
njihovu upotrebu Ëini joπ “prirodnijom” jer pridonose
lokalnom koloritu:

(43) (...) sjeo sam u vrijeme veËernjega ezana i, posveÊujuÊi
osobitu pozornost njihovoj odjeÊi, nacrtao dvanaest
likova iz Istambula: πejhul-islama, kapidæibaπu, ima-
ma, janjiËara, derviπa, spahiju, kadiju, dæigerdæiju,
dæelata (...), æenu koja je poπla u hamam i puπaËa
opijuma. (ZSC, str. 127)

U skupinu turcizama koji su koriπteni u prijevo-
dima, a koji oznaËuju razne duænosti, zanimanja i
djelatnosti ubrajaju se i leksemi poput bakalin / bakal
/ bakalnica, defterbaπa, kujundæija, berber, doner-
dæija, Ëajdæija, mehana i sl. Od navedenih, moæe se
reÊi da samo dva imaju sinonimne parnjake u hrvat-
skome, a to su berber “brijaË” i kujundæija “zlatar”.
Ipak, i oni su kulturoloπki specifiËni. Primjerice,
orijentalne su zlatarnice mnogo bljeπtavije od decent-
nijih zapadnjaËkih, a brijaËi i brijaËnice u suvremenom
su vremenu u nas rijetko viena pojava, naroËito kad
istovremeno ukljuËuju i uslugu brijanja i frizure kao i

21 Prema Hrvatskom jeziËnom portalu ‡ http://hjp.novi-liber.hr/

22 ©ejhul-islam ‡ vrhovni vjerski dostojanstvenik muslimana
u Osmanskom Carstvu.

23 Kapidæibaπa ‡ natkomornik, glavni vratar (poËasna titula
koja je davana pojedinim agama).

24 Dæigerdæija ‡ prodavaË iznutrica.



171

mjesto na kojemu se muπko lokalno stanovniπtvo
sastaje i druæi. Stoga i upotrebe leksemâ kujundæija i
berber pridonose lokalnom koloritu, koji prevoditelji
upotrebom tih i sliËnih leksema unose i u ambijente
izvan Turske, kao πto je to sluËaj u primjeru (46) koji
se odnosi na opis jedne turske Ëetvrti u NjemaËkoj:

(44) (...) a ni KapaliËarπija nije πto je nekad bila. (...) Drugi
Êe kujundæije nastojati sruπiti cijenu vaπe robe. (TK,
str. 98)

(45) Bife je bio osvijetljen kao izlog kujundæijske radnje.
(TK, str. 132)

(46) (...) izmeu starih, mraËnih zgrada Ëiji su donji katovi
udomili donerdæije, putniËke agencije, berbere i pivnice
(...) (SNI, str. 245)

Za razliku od toga, upotreba leksema brijaË pri-
mjeÊuje se u sluËajevima u kojima se ne æeli istaknuti
nikakva turska osobitost ili pak kad je rijeË o kakvom
strancu:

(47) Sunaj je tu maπkaradu junaËki podnosio tri mjeseca,
sve dok se nije pojavio neki πvicarski turist, brijaË koji
nije znao postaviti granicu izmeu lakrdije s pozornice
i rekreacije na pjeπËanoj plaæi (...) (SNI, str. 190)

Vrlo je sliËna i upotreba turcizama bakalin / bakal
/ bakalnica. Na tren bi se uËinilo da oni imaju svoje
hrvatske sinonime u leksemima trgovac, odnosno
trgovina ili duÊan (iako je potonji takoer turcizam,
samo usvojenica). Meutim, ni jedan od njih ne leksi-
kalizira u potpunosti sva znaËenja koja nose navedeni
turcizmi, veÊ bi se ta znaËenja u hrvatskome morala
prenijeti opisno, toËnije izrazom mali (sitni) trgovac/
mala trgovina mjeπovitom robom. Iako takav tip
trgovca/trgovine postoji i u nas, u hrvatskom se jeziku
nije leksikalizirao na naËin kao u turskome jer leksemi
duÊan ili trgovina koji ih mogu oznaËavati imaju
mnogo πiru uporabu. Stoga se turcizmi bakalin / bakal
/ bakalnica u prijevodima veæu uz lokalni ugoaj
manjih i tradicionalnijih turskih mjesta ili gradskih
Ëetvrti (primjer (48)), ili uz tursko ozraËje u turskim
Ëetvrtima u inozemstvu (primjer (49)). »im je rijeË o
drugom tipu trgovine, prevoditelji poseæu za hrvat-
skim “sinonimom” (primjeri (49) i (50)):

(48) Svejedno, na Zapadu ne misle tako... Nije to kao kod
nas; tamo svatko pokuπava misliti na svoj naËin. »ak
se i najsitniji bakalin razmeÊe osobnim miπljenjem.
(SNI, str. 221)

(49) (...) prepoznao sam maleni i zapuπteni park, bakalnicu
pokraj njega i, malo dalje, mraËni izlog trgovine s novi-
nama i alkoholnim piÊem: sve mi je to Ka spominjao
u pismima i rijetkim telefonskim razgovorima. (SNI,
str. 243)

(50) Muhtar je bio preuzeo oËevu trgovinu bijelom tehni-
kom (...) (SNI, str. 41)

Unoπenju lokalnoga kolorita pridonosi i upotreba
turcizama koji se odnose na specifiËnosti orijentalne
arhitekture. U tom se smislu u prijevodima primjeÊuje
koriπtenje leksema poput saraj, han, konak, hamam,
karavansaraj, dæamija:

(51) Dugo mi je priËao koliko me voli i kako je u pustim ka-
ravansarajima, na golim planinama, u snjeænim noÊi-
ma, neprekidno mislio na mene. (ZSC, str. 312)

(52) PrivodeÊi kraju svoju putopisnu πetnju Istanbulom
rijeËima da su drugi o sarajima, dæamijama i hamami-
ma toliko mnogo pisali da nema potrebe da i on sâm
to Ëini, Nerval iznosi zapaæanje (...) (IST, str. 237)

(53) Iako ismijava Engleze koji dou u Istanbul, “u tri da-
na” obiu sva turistiËka mjesta i odmah o tome napiπu
knjigu, i Nerval, poput njih, odlazi u tekije gledati der-
viπke obrede, pred sarajem Ëeka da se pojavi padiπah
kako bi ga izdaleka vidio (...) (IST, str. 235)

Od svih navedenih turcizama, samo se za saraj
moæe reÊi da ima svoj hrvatski sinonim u leksemima
palaËa ili dvorac, no valja imati na umu da se orijen-
talne palaËe ipak razlikuju od europskih po arhitek-
tonskom stilu, interijeru, prostornom rasporedu i
sliËno. Stoga upotreba leksema saraj, odnosno dvorac
ili palaËa priziva specifiËnosti vezane za te aspekte
orijentalnih, odnosno europskih dvoraca/palaËa, ali i
za naËin æivota koji se u njima vodio, a koji takoer
predstavlja naπe pozadinsko znanje ili enciklopedijske
podatke o dvorcima/palaËama.

Tijekom analize primijeÊeno je da se u prije-
vodima romana Istanbul ‡ grad, sjeÊanja, Crna knjiga
i Muzej nevinosti pojavljuje manje turcizama negoli
u preostala tri romana. Razlog tomu moæda je u tome
πto im se radnja smjeπta u Istanbul, u gradsku, suvre-
menu sredinu. To pak nije sluËaj s radnjom romana
Zovem se Crvena koja se odvija u Istanbulu krajem
16. stoljeÊa, i koji upravo obiluje turcizmima, bilo
kulturoloπkima, bilo stilskima. Njihovom se upotre-
bom doËarava ugoaj vremena i prostora, starih ilu-
minatorskih radionica, ulica i palaËa, prizivaju slike
kulturnih osobitosti:

(54) Kara je razgledavao moju radnu sobu (...); paæljivo je
motrio duge πkare za papir, Ëanke pune arsenika, zdjele
za boju, (...) dæezvu πto stoji na rubu peÊi u pozadini,
findæane za kavu, mindere, (...) moje mintane i, na
istome mjestu, crveni pojas moje æene (...) (ZSC, str.
72)

SliËnih je primjera u prijevodima nebrojeno mno-
go, no veÊ i ovi upotrijebljeni kao ilustracija u naπoj
analizi pokazuju kakve izraæajne moguÊnosti nude
turcizmi, πto naroËito dolazi do izraæaja ‡ kako smo,
nadamo se, uspjeli pokazati ‡ ako se oni koriste naiz-
mjeniËno s njima sinonimnim hrvatskim leksemima.

4. 1. Prijevod romana Bijeli zamak

Roman Bijeli zamak bio je prvi roman Orhana
Pamuka preveden na hrvatski jezik. Taj je roman s
engleskog jezika preveo Marinko Raos, a objavljen
je 2001. godine. Reci koji slijede nisu kritika doista
njegovanog i lijepog jezika toga prijevoda, nego se
njima æeli uputiti na pojave koje su posljedica Ëinje-
nice da roman nije preveden s turskoga i da ga nije
prevodio ili barem recenzirao netko s turkoloπkim



172

obrazovanjem. Time je propuπtena prilika da se u
prijevod uvedu turcizmi veÊ prisutni i poznati u hrvat-
skom jeziku.

U sferi sakralnih termina nekoliko je rijeËi pre-
voeno opisno, npr. abdest se prevodi kao obredno
pranje (str. 56), dæuma kao molitva petkom (str. 121),
tekija kao derviπka kuÊa (str. 78), a namaz kao vrijeme
za molitvu (str. 40) ili molitva (str. 45). Sintagma kla-
njati namaz (tur. “namaz kílmak”) prevedena je gla-
golom moliti (str. 160), i vrlo je jasno koliko to mijenja
sliku koja je u danoj reËenici predstavljena: kad se
prijevod “u sobi su dvije æene, okrenute nam leima,
u polumraku molile” promijeni u: “u sobi su dvije
æene, okrenute nam leima, u polumraku klanjale
namaz”, znaËenje molitve, tiπine i sabranosti koje taj
pojam sugerira, dopunjen je znaËenjima kretanja tijela
pri klanjanju, πuπtanja odjeÊe pri sagibanju i sl., πto
glagol moliti ne moæe doËarati. U tu se skupinu moæe
ubrojiti i doista neprikladan prijevod turskog leksema
cenaze (koji se treba i prevoditi turcizmom dæenaza)
kao sprovod (str. 110 i drugdje), pojam iz zapadnoga,
krπÊanskog svijeta.

Titule i zanimanja koji nisu prevedeni turcizmima
ne samo da su osiromaπili prijevod, nego su i pogreπno
prevedeni u hrvatski: bostandæija kao lovnik (str. 59)
(bostandæija je prema Hrvatskom jeziËnom portalu
(dalje u tekstu: HJP)25 “pripadnik janjiËarskog roda
vojske koji u poËetku ima zadatak da se brine o car-
skim bostanima i baπËama u Carigradu, pripadnik
sultanove tjelesne garde”), Êehaja kao Ëasnik (Êehaja
je prema HJP: “1. upravitelj imanja (na carskom dvoru
ili kod spahije), 2. vezirov zastupnik, 3. starjeπina
jednog ceha”), a bozadæija (HJP: “proizvoaË i pro-
davaË boze”) kao uliËni trgovac (str. 155). Na mjestu
moguÊeg turcizma esnaf (tur. “esnaf”), πto se joπ mo-
glo prevoditi i turcizmom zanatlije, u prijevodu redo-
vito stoji obrtnici (str. 91) ili trgovci (str. 117, 120 i
dalje).

Isto vrijedi i za imena mjesta i predmeta: umjesto
hamama stoji kupka (str. 56), umjesto mahala stoji
susjedstvo, Ëetvrt, dio grada (str. 38 i dalje), saraj je
redovito zamijenjen s carska palaËa (str. 47 i dalje) i
dvor (str. 114), umjesto divita stoji kutija (str. 141),
umjesto surahije boca (str. 63), a na mjestu gdje je
trebao biti turcizam findæan nalazimo pehar (str. 120)
i πalica kave (str. 146).

Krajnje nes(p)retan hrvatski prijevodni ekvivalent
turcizma medresa (tur. medrese) u prijevodu je bogo-
slovija, tako da umjesto “Medresa Selimija” stoji “bo-
goslovija Selimija”(77). Turska rijeË muvvakithane
za koju bi najprikladniji prijevod bio turcizam muve-
kithana (HJP: “prostorija uz dæamiju u kojoj radi
muvekit”, a muvekit je “dæamijski sluæbenik koji
utvruje toËno vrijeme za 5 dnevnih molitvi”), u po-
Ëetku romana prevedena je kao “satna soba dæamije”
(str. 38, 42), ali se nakon toga prevodi iskljuËivo kao
“svlaËionica dæamije” (str. 56, 61, 66, 68, 195). Ne

znamo koliko je na takav prijevod utjecao posredni,
engleski prijevod romana (u analizu engleskog prije-
voda nismo ulazili), ali da je ovaj roman imao prilike
prevoditi ili recenzirati turkolog, zacijelo bi primijetio
da takvo πto nije moguÊe. Ipak, treba naglasiti da je
prevoditelj imao i mnoga rjeπenja kojima je, koristeÊi
turcizme, i preko engleskog posrednika (i unatoË
njemu) uspjeπno povezivao hrvatski prijevod s turskim
originalom; jedno od takvih rjeπenja je primjerice
sahat-kula (str. 195).

5. ZAKLJU»AK

Iz provedene se analize prijevoda romanâ Orhana
Pamuka uoËava da se u njima pojavljuju turcizmi koje
bismo mogli ugrubo podijeliti u dvije veÊe skupine:
(1) civilizacijski, tj. oni za koje ne postoje odgovara-
juÊi hrvatski sinonimi, i (2) stilski, tj. oni za koje po-
stoje hrvatski sinonimni ekvivalenti. Nas su u analizi
posebno zanimali turcizmi iz druge skupine jer su oni
zbog jeziËne purifikacije obiljeæeni kao nepoæeljni u
hrvatskome jeziku. Cilj je analize bio pokazati postoji
li ipak potreba da turcizmi u prijevodima s turskog
jezika budu koriπteni, i, ako postoji, kakve nam izra-
æajne moguÊnosti pruæa njihova upotreba.

Naπa je analiza pokazala da su prevoditelji Pa-
mukovih romana s turskoga upotrebom turcizama,
naroËito u kontrastu s njima znaËenjski bliskim ili
sinonimnim hrvatskim leksemima, uspjeli istaknuti
razne aspekte komunikacijske situacije, obiljeæja de-
notata i sudionika u komunikaciji, vremenskog odma-
ka, dobnih i svjetonazorskih razlika, kulturoloπkih
specifiËnosti te razlika u naËinima æivota. O potrebi
upotrebe turcizama koji pripadaju prvoj skupini,
odnosno onih koji obiljeæavaju pojavnosti iz domene
orijentalne civilizacije i nemaju svoje sinonime u
hrvatskome, ne trebamo posebno govoriti. Naime, veÊ
je na analizi samo nekoliko primjera iz prijevoda ro-
mana Bijeli zamak u kojemu su se turcizmi propustili
upotrijebiti pokazano da se pokuπajem zamjene tur-
cizama hrvatskim leksemima ili parafrazama ne samo
gubi vaæan dio znaËenjskih podataka koje je potrebno
prenijeti, veÊ se u nekim sluËajevima prenose i po-
greπni podaci.

MoguÊe je da su se kod turcizama, otkako su pro-
skribirani, dodatno potencirale neke njihove znaËenj-
ske nijanse. Nastojanje Hrvatske da se odmakne od
naroda i prostora bivπe Jugoslavije u kojima su oni
posebno proπireni moæebitno je pogodovalo tomu da
njihove negativne konotacije postanu naglaπenije.
Nadalje, Ëinjenica da se zbog proskripcije turcizmi
viπe nisu koristili jednako Ëesto kao prije mogla je
pridonijeti potenciranju njihova obiljeæja arhaiËnosti,
odnosno moguÊnosti da sugeriraju zastarjelost, ne-
razvijenost i zaostalost jer pripadaju “nekim proπlim
vremenima”. Proskripcija je mogla pogodovati i nji-
hovom obiljeæju regionalnosti jer im je upotreba ostala
geografski ograniËena, πto je moglo pridonijeti istak-
nutosti njihovih konotacija ruralnoga, provincijalnoga,25 Hrvatski jeziËni portal: http://hjp.novi-liber.hr/.



173

ali i intimnoga, prisnoga i neformalnoga. Ipak, treba
biti oprezan kad se govori o moguÊnosti znaËenjskih
pomaka u tako kratkom vremenskom periodu kao πto
je dvadesetak godina koliko je proπlo od poËetka pro-
cesa purifikacije hrvatskoga jezika.

Smatramo da se upravo knjiæevni prijevodi s
turskog jezika mogu i moraju smatrati primjerenim i
odgovarajuÊim kontekstima za upotrebu turcizama.
Primjerice, njihovo je uvoenje u prijevode Pamuko-
vih romana bilo posve prirodan, pa Ëak i neizbjeæan
prevoditeljski postupak. Jezik knjiæevnih prijevoda
moæe se smatrati jezikom knjiæevnosti. A jezik knji-
æevnosti je, u odnosu na standardni, individualniji,
πto ujedno znaËi i da je slobodniji od standardnog
jezika26. Drugim rijeËima, lektor ne bi smio imati pra-
vo mijenjati jezik pisca; na primjer, turcizme odree-
noga knjiæevnog djela lektor ne moæe zamijeniti
“hrvatskijim“ ekvivalentima (kako bi to primjerice
mogao uËiniti lektorirajuÊi televizijske vijesti) jer je
pisac upravo turcizmom unio znaËenjske nijanse πto
hrvatskim sinonimom ne bi mogao. Isto vrijedi (ili bi
barem trebalo vrijediti) i za knjiæevne prijevode.

Na kraju, u prilog naπoj tezi æeljeli bismo naglasiti
i to da su prijevodi, odnosno jezik prijevoda romana
Orhana Pamuka u Hrvatskoj naiπli uglavnom na
odobravanje upravo zbog toga πto su u njima turcizmi
brojni. Kao ilustraciju, navodimo osvrt knjiæevne
prevoditeljice Vlatke ValentiÊ na prijevod “Snijega”:
“ReËenici ovog prijevoda vjerujem: poznajem je iz
doba vlastite jeziËne nevinosti, iz djetinjih besko-
naËnih preËitavanja pohabanoga prijevoda PriËa iz
tisuÊu i jedne noÊi. Bogatstvo leksika u meni pak budi
zaboravljene okuse mladenaËkih lektira SelimoviÊa i
AndriÊa. A kad se odmaknem od teksta, gotovo me
hvata zavist: nehotice kujem�planove kako da u vlasti-
tim prijevodima podmetnem rijeËi poput dæenaze,
kijameta, leblebija, Ëajdæije, ozluka, satare. Æelim
ih ponovno nauËiti, usvojiti, da mi bez razmiπljanja
navru u razgovoru, da mi filter svagdanjeg jezika kroz
koji provlaËim svijet bude guπÊi ‡ ili vitiËastiji, istan-
Ëaniji, bogatiji.�Iz potrebe za emancipacijom javnog
jezika te smo rijeËi silom prilika pomeli pod tepih;
postale su nam egzotiËne, istinski tue, Ëak odbojne.
No kao izvorna govornica hrvatskog jezika æelim
misliti da na njih ipak imam neko kulturno-baπtinsko
pravo.”27

26 V. u SiliÊ (2006).
27 http://www.dzepna.com/letter002.htm

IZVORI

ORHAN PAMUK

Bijeli zamak. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2001. (prije-
vod: Marinko Raos)

Zovem se Crvena. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2004.
(prijevod: Ekrem »auπeviÊ i Marta AndriÊ)

LITERATURA

AbadæiÊ Navaey, Azra (2011). Predodæbe o Turcima
u hrvatskoj nastavi povijesti, U: IV. meunarodni turkoloπki
simpozij zemalja jugoistoËne Europe. Prizren: The Balkan
Turkology Research Center. 111-122.

AndriÊ, Marta (2003): Turcizmi u seoskom govoru Sla-
vonije, U: Migracijske i etniËke teme, 1/2003. 15-25.

BabiÊ, Stjepan (1990): Hrvatska jezikoslovna Ëitanka.
Zagreb: Globus.

Brodnjak, Vladimir (1991). Razlikovni rjeËnik srpskog
i hrvatskog jezika. Zagreb: ©kolske novine.

BrozoviÊ, Dalibor (2000). Odoπe Turci, ostadoπe tur-
cizmi. U: Vijenac 173. http://www.matica.hr/Vijenac/
Vij173.nsf/AllWebDocs/DaliborBrozovicPRVOLICE
JEDNINE.

BariÊ, Eugenija et al. (1999). Hrvatski jeziËni savjetnik.
Zagreb: Institut za hrvatski jezik i jezikoslovlje.

KrmpotiÊ, Marijan (2001). Hrvatski jeziËni priruËnik.
Kloπtar IvaniÊ: Agapa.

Lakoff, George (1987). Women, Fire, and Dangerous
Things: What Categories Reveal about the Mind. Chicago:
The University of Chicago Press.

Lyons, John (1977). Semantics (II). Cambridge: Cam-
bridge University Press.

PetroviÊ, Bernardina (2005). Sinonimija i sinonimiË-
nost u hrvatskom jeziku. Zagreb: Hrvatska sveuËiliπna
naklada.

PranjiÊ, Krunoslav (1998). Iz-Bo-sne k Europi. Zagreb:
Matica hrvatska.

PranjiÊ, Krunoslav (1985). Jezik i knjiæevno djelo. Beo-
grad: IGRO Nova Prosveta.

PranjkoviÊ, Ivo (1997a). JeziËna politika u Bosni i
Hercegovini. U: Behar, br. IV-V. 18-19.

PranjkoviÊ, Ivo (1997b). Jezikoslovna sporenja. Za-
greb: Konzor.

Raffaelli, Ida (2004). Odnos strukturalne semantike
prema kognitivnoj. U: Suvremena lingvistika 57-58. 67-92.

Raffaelli, Ida (2009). ZnaËenje kroz vrijeme. Poglavlja
iz dijakronijske semantike. Zagreb: Disput.

Raffaelli, Ida (u tisku): O znaËenju. Uvod u semantiku.
Zagreb: Matica hrvatska.

SiliÊ, Josip (2006). Funkcionalni stilovi hrvatskoga
jezika. Zagreb: Disput.

Simeon, Rikard (1969). Enciklopedijski rjeËnik lin-
gvistiËkih naziva, II. (P-Æ). Zagreb: Matica hrvatska.

Teæak, Stjepko i Stjepan BabiÊ (1992). Gramatika
hrvatskoga jezika. PriruËnik za osnovno jeziËno obrazo-
vanje. Zagreb: ©kolska knjiga.

ToπoviÊ, Branko (2009). Konvergentne i divergentne
standardoloπke interakcije (bks-korelacional). U: Lada
Badurina, Ivo PranjkoviÊ i Josip SiliÊ (ur.), JeziËni varijeteti

Snijeg. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2006. (prijevod:
Marta AndriÊ)

Istanbul: grad, sjeÊanja. Sarajevo: Buybook. 2007.
(prijevod: Ekrem »auπeviÊ)

Tiha kuÊa. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2008. (prijevod:
Marta AndriÊ)

Muzej nevinosti. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2009.
(prijevod: Ekrem »auπeviÊ i Kerima Filan)

Crna knjiga. Zagreb: VukoviÊ & RunjiÊ. 2010. (prije-
vod: Ekrem »auπeviÊ, Jana BuπiÊ i Draæen BabiÊ)



174

i nacionalni identiteti: prilozi prouËavanju standardnih
jezika utemeljenih na πtokavπtini. Zagreb: Disput. 29-56.

Ullmann, Stephen (1959). Précis de sémantique fran-
çaise. Berne: A. Francke S. A.

VraniÊ, Silvana, ZubËiÊ, Sanja: Turcizmi u frazemima
hrvatskih govora. U: Filologija 60, Zagreb, 2013: 103-145.

Æic Fuchs, Milena (1991). Znanje o jeziku i znanje o
svijetu. Zagreb: SOL.

SUMMARY

TURKISH-ORIGIN WORDS IN LITERARY
TRANSLATIONS FROM THE TURKISH
LANGUAGE

Turkish-origin words used to be an intergral part
of the Croatian language, but due to the process of
purification imposed in the 1990s, they were marked
as foreign and undesirable and were proscribed as

such. It thus became the case that Turkish-origin
words (except those that don’t have their synonyms
in Croatian) were not only thrown out from the stan-
dard language, but also considered undesirable in lit-
erary texts, including literary translations. This article
takes up the problem of the appropriateness of the
use of Turkish-origin words in literary translation from
Turkish using as example the seven novels by Orhan
Pamuk translated in the first decade of the twenty-
first century, so following upon the already mentioned
process of purification. In the translations the trans-
lators would frequently use Turkish-origin words but
then were hard pressed to justify their choice for the
language editors. This article uses examples from the
translation and shows by means of semantic analysis
and an analysis of contextual use of Turkish-origin
words and their Croatian synonyms or translation
variants what the probable reasons might have been
for using Turkish-origin words, and the advantages
and drawbacks of such a choice.



175

SjeÊanje

Muhamed ÆdraloviÊ (1944-2007)

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Tatjana PAI∆-VUKI∆

O dvadesetoj obljetnici Katedre za turkologiju
sjeÊamo se dragoga kolege dr. sc. Muhameda Ædralo-
viÊa, koji je od akademske 2003/2004. godine do svoje
smrti 21. studenog 2007. dræao nastavu iz predmeta
Islamska civilizacija. Osim studenata turkologije
njegova su predavanja rado sluπali i oni s drugih grupa,
pa i kolege s drugih fakulteta.

Muhamed ÆdraloviÊ rodio se 1944. godine u
ÆdraloviÊima kod Bugojna. U Sarajevu je zavrπio Gazi
Husrev-begovu medresu, a u Beogradu na Filoloπkom
fakultetu diplomirao orijentalnu filologiju (arapski
jezik i knjiæevnost i turski jezik i knjiæevnost). Od
1970. s kraÊim je prekidima radio u Arhivu Hrvatske
akademije znanosti i umjetnosti kao voditelj Orijen-
talne zbirke predano se baveÊi filoloπkim i kultur-
nopovijesnim istraæivanjima. VeÊ od prvih susreta s
graom Zbirke zaokupljali su ga ljudi koji su dotad
malo koga zanimali ‡ prepisivaËi arabiËkih rukopisa
s podruËja Bosne i Hercegovine. PrateÊi tragove πto
su ih ostavljali na stranicama manuskripata, uzgredne
biljeπke, stihove i autobiografske zapise, od zaborava
je otrgnuo stotine marljivih prepisivaËa, od skromnih
dæamijskih podvornika do istaknutih teologa i pravni-
ka. Svojim je studijama Muhamed ÆdraloviÊ dao velik
doprinos izradi svojevrsne kulturne mape jugoistoËne
Europe osmanskoga doba; uz gradove poput Sarajeva,
Mostara, Prusca, Banje Luke, Teπnja, Travnika, Tuzle,
Livna, BihaÊa, Klisa, Sinja ili Knina danas moæemo
vezati i imena zasluænih ljudi koji su u njima πirili
pisanu rijeË. U svojoj dvosveπËanoj knjizi Bosansko-
-hercegovaËki prepisivaËi djela u arabiËkim rukopi-
sima (Sarajevo 1988), te u desecima znanstvenih i
struËnih radova, ÆdraloviÊ se bavio i mnogim drugim
kodikoloπkim, filoloπkim i kulturnopovijesnim tema-
ma. Proπirio je dotadaπnje spoznaje o djelima na juæ-
noslavenskim jezicima pisanim arabicom (alhamijado
ili adæamijska pismenost) i postavio nova istraæivaËka
pitanja o naslovima, kraticama i biljeπkama u ara-
biËkim rukopisima, te o izvorima za poznavanje neka-
daπnjih biblioteËnih fondova.

Osim rukopisnih kodeksa, ÆdraloviÊa su zanimali
i arabiËki natpisi na novcu, oruæju i graevinama. U
suautorstvu s dr. sc. Ivanom Mirnikom pisao je o nala-

zima osmanskog novca u Hrvatskoj, s Marijom ©ercer
i Dorom BoπkoviÊ suraivao je na izradi kataloga jata-
gana i sablji iz Hrvatskoga povijesnog muzeja, a sa
svojom suprugom Muberom MasliÊ ÆdraloviÊ pro-
Ëitao je, transliterirao, preveo i komentirao arabiËke
natpise na kuÊi koja je pripadala osmanskome konzulu
u Rijeci. Taj prilog u monografiji o rijeËkoj “Turskoj
kuÊi” iz 2007. godine posljednji je rad koji je objavio
za æivota.

Muhamed ÆdraloviÊ



176

Muhamed ÆdraloviÊ bio je stalni suradnik i ured-
nik u Leksikografskom zavodu “Miroslav Krleæa”,
sudjelovao je u osnivanju Sekcije za orijentalistiku
Hrvatskoga filoloπkog druπtva te u odræavanju Orijen-
talnih veËeri u organizaciji Odbora za orijentalistiku
JAZU (danas HAZU). Bio je Ëlan Kulturnog druπtva
Boπnjaka Hrvatske Preporod i glavni urednik Ëasopisa
Druπtva Behar, a od 1993. do 1997. radio je kao savjet-
nik u Veleposlanstvu Republike Hrvatske u Egiptu.

Svoje veliko znanje koje je bilo plodan spoj tra-
dicionalne medresanske i sveuËiliπne orijentalistiËke
naobrazbe Muhamed ÆdraloviÊ nesebiËno je prenosio
kolegama iz hrvatskih muzeja, arhiva, instituta i knjiæ-
nica, te studentima kojima je predavao na Katedri za
turkologiju. Danas, sedam godina nakon njegove izne-
nadne smrti, sjeÊamo se dragoga kolege koji je pri-
donio izobrazbi nekoliko generacija hrvatskih turko-
loga. Nur içinde yatsín!

Stara razglednica Bugojna



177

Prikaz

O turskom jeziku u Bosni
(Ekrem »auπeviÊ: The Turkish Language in Ottoman Bosnia, Istanbul: The Isis
Press, 2014, 245 stranica)

Izvorni znanstveni rad.
PrihvaÊen za tisak 7. oæujka 2014.

Marta ANDRI∆

GovoreÊi o dogaajima u Bosni godine 1862, fra
Jako BaltiÊ u svome ljetopisu opisuje i jedan dogaaj
po kojemu se vidi koliko su bosanski “Turci” pozna-
vali turski jezik: “Car naπ Abdul Aziz, ËujuÊi tolike
tuæbe od Bosne gdi se svako brezakonje Ëini, posla
svoga povierenika (comissara) Zija-bega da izvidi
stvari bosanske i krstjane utjeπi... (...) ReËeni Zija-
-beg, povjerenik, uputi se u Saraevo. Na putu svom
svugdi je Turke bosanske korijo πto turskim jezikom
ne govore. Zato nareivaπe mejtefe (uËione) uzdizati
i turski jezik uËiti.”1 I premda se i u mnogim drugim
izvorima ‡ kako navodi knjiga, zbornik radova, koju
predstavljamo ‡ moæe (u)vidjeti da turski jezik u
osmanskoj Bosni nije bio raπiren ni meu musliman-
skim æivljem (tzv. Turcima), a kamoli meu krπÊan-
skim, dugo je bilo proπireno uvjerenje da su stanovnici
Bosne u vrijeme Osmanlija turskim jezikom vladali
gotovo kao da posjeduju kompetencije dvojeziËnih
govornika. U turkoloπkoj se literaturi pojavilo neko-
liko radova koji su upuÊivali na to da situacija moguÊe
i nije bila takva, no tek zbornik “The Turkish Lan-
guage in Ottoman Bosnia” Ekrema »auπeviÊa, respek-
tabilnog turkologa i izvrsnog poznavatelja kulturnih
i jeziËnih prilika u osmanskoj Bosni, sustavno preispi-
tuje dosadaπnje rezultate istraæivanja toga pitanja i
jasno iznosi nove spoznaje.

Knjiga “The Turkish Language in Ottoman Bos-
nia” sadræi »auπeviÊeve ranije objavljene znanstvene
radove o tzv. bosanskom turskom jeziku, o rukopisnim
gramatikama i rjeËnicima turskoga jezika Ëiji su autori
bosanskohercegovaËki franjevci, kao i radove koji se
dotiËu kulturne povijesti Bosne i Hercegovine, dije-
lom i Hrvatske. U tim radovima, kao i u opπirnom,
posebno za ovu knjigu napisanom, uvodu koji im pret-
hodi, »auπeviÊ je sabrao rezultate vlastitih i, posredno,
ostalih istraæivanja toga idioma, spoznaje o njegovim

obiljeæjima, sociolingvistiËkom statusu i nazivu. Po-
sebna je vrijednost zbornika u tome πto autor temeljito
preispituje uvrijeæeno miπljenje da se u Bosni govorio
jedan od zapadnorumelijskih dijalekata turskoga
jezika, koji je maarski turkolog Gyula Németh (1890-
-1976), jedan od najznaËajnijih istraæivaËa balkanskih
dijalekata turskoga jezika, nazvao “bosanski turski
jezik”, a kasnije i “bosanski dijalekt turskoga jezika”.

Némethova je klasifikacija balkanskih idioma tur-
skoga jezika prihvaÊena i u ustaljenoj podjeli dijale-
kata turskog jezika. Naime, dijalekte turskog jezika
uobiËajeno se dijeli na dva velika ogranka: I) anado-
lijski i II) balkanski (rumelijski). Balkanski se dijalekti
potom dalje dijele na dvije podskupine: 1. istoËnoru-
melijsku (istoËnobalkansku) i 2. zapadnorumelijsku
(zapadnobalkansku) s pripadajuÊim podskupinama.
U zapadnorumelijsku skupinu, prema Némethu,
ubrajaju se ne samo turski dijalekti zapadne Bugarske,
Makedonije i Kosova (koje su govorili turski doselje-
nici, etniËki Turci), nego i Albanije, Bosne i Srbije.

Za razliku od Németha, »auπeviÊ govoreÊi o tur-
skim “dijalektima” na juænoslavenskom podruËju
uvodi termin juænoslavenski varijeteti zapadnorume-
lijskoga turskog, pod Ëime razumijeva turske varijetete
koji su se razvili pod jakim utjecajem juænoslavenskog
supstrata, i koje su juænoslavenski æitelji Osmanskoga
Carstva koristili u danaπnjoj Bosni i Hercegovini,
Hrvatskoj i Srbiji, to jest na prostorima na koje nisu
sustavno naseljavani Turci. Na juænoslavenskim pro-
storima pretpostavlja se postojanje dvaju takvih varije-
teta: bosanskog i srpskog. »auπeviÊ smatra da su bo-
sanski i srpski varijetet turskoga jezika bili vrlo sliËni,
ali vjerojatno ne i identiËni, ponajprije zbog razliËitih
okolnosti u kojima su se razvili. Meutim, zbog nedo-
statka tekstova napisanih na srpskom varijetetu ne
mogu se opisati njegova razlikovna obiljeæja u odnosu
na bosanski. Na temelju postojeÊih izvora s podruËja
Bosne, pak, »auπeviÊ zakljuËuje da se bosanski turski
ne moæe podvesti pod zapadnorumelijske dijalekte,
nego da je on jedan od mrtvih varijeteta turskoga
jezika koji su se formirali na neturskim jeziËnim sup-
stratima i s vremenom preuzeli mnoga obiljeæja tih

1 Jako BaltiÊ: Godiπnjak od dogaaja crkvenih, svietskih i
promine vrimena u Bosni, Synopsis, Sarajevo-Zagreb, 2003, str.
311-312; prema: Ekrem »auπeviÊ: The Turkish Language in Otto-
man Bosnia, The Isis Press, Istanbul, 2014, str. 38.



178

supstrata. Za razvoj njegovih obiljeæja vaæno je bilo
to πto je nastao kao rezultat kulturnih i poslovnih
doticaja mjesnoga juænoslavenskog stanovniπtva s
izvornim govornicima turskoga jezika, kao i to da se
morao usvajati kao strani jezik. KonaËno, Bosanci tur-
ski jezik nikada nisu koristili u meusobnoj komuni-
kaciji (πto gotovo redovito zapaæaju strani putopisci),
niti u krugu obitelji, i nikada se nije govorio u πirokim
slojevima stanovniπtva, poradi Ëega je i iπËezao nakon
austrougarske okupacije Bosne i Hercegovine 1878.
godine.

Oskudni izvori o tom varijetetu pokazuju da je
on bio pojednostavljen i “iskvaren” oblik zapadnoru-
melijskoga turskog. Uzroke takvoga njegova razvoja
»auπeviÊ nalazi u jeziËnome doticaju: “Bosanci nisu
imali kontinuiran, svakodnevan jeziËni kontakt s
etniËkim Turcima (jer nije bilo turskih kolonista), a
od kraja 16. stoljeÊa, kad se broj Turaka u Bosni poËeo
smanjivati, moguÊnost neposrednoga jeziËnoga kon-
takta bivala je sve manja. U takvim sociolingvistiËkim
okolnostima stvarali su se idealni uvjeti za jeziËnu
interferenciju buduÊi da su u nedovoljno nauËen strani
jezik prekomjerno kopirani obrasci materinjeg jezika.
SudeÊi po raspoloæivim latiniËnim tekstovima na tur-
skom jeziku, bosanski varijetet turskog jezika vreme-
nom je razvio mnoga autohtona obiljeæja upravo pod
golemim utjecajem bosanskoga jezika.” (str. 11)
OpisujuÊi neka od obiljeæja toga varijeteta, pruski
diplomat i filolog-orijentalist Otto Blau (1828-1879)
zapaæa: “Njih (obiljeæja toga varijeteta, op. M. A.)
treba pripisati obiËnom Ëovjeku koji ima oskudna zna-
nja turskoga jezika i koji se, kao πto je veÊ primijeÊeno,
jedva moæe izraziti na njemu. Nazvati njegov jezik
dijalektom jednako je neutemeljeno koliko i naπ djeËji
jezik podvrgnuti gramatiËkoj kritici.” (str. 15)

»auπeviÊ u uvodu zbornika navodi dvadeset obi-
ljeæja po kojima se bosanski varijetet turskoga jezika
razlikuje od zapadnorumelijskoga turskog. Primjerice:

1. sporadiËna uporaba predikatnog glagola u treÊem
licu jednine i kad je subjekt naznaËen osobnom
zamjenicom za 1. i 2. lice jednine i mnoæine:
Siz celdi. “Doπli ste.”; Siz cidecek mi? “HoÊete li iÊi?”

2. izostavljanje padeænih nastavaka za akuzativ i ge-
nitiv te posvojnoga sufiksa za 3. lice:
kadirim bu etmege “Mogu to napraviti.”; benüm g’endy
kabanicza g’öturdum “Donio sam svoju kabanicu.”

3. pogreπke u glagolskoj rekciji, koje su posljedica
leksiËkoga i sintaktiËkoga kopiranja reËeniËnih
modela iz bosanskoga jezika:
K’eËtimi bu jol ile? “Je li proπao ovim putem?”; Ardyna
bak su k’enarile. “Pogledaj iza sebe nizvodu.”

4. doslovno kopiranje sintaktiËkih obrazaca bosan-
skoga jezika:
hanghy (kaçinci) sahâta degin “Do koliko sati?”; ikini
saâta deg’in bir Êejrek eksik dür “Petnaest je minuta
do dva.”; kaÊinüi sahat kalktun “U koliko si sati ustao?”;
hanghy jaùinda syn “Koliko ti je godina?”

5. premijeπtanje participa u funkciji atributa iza ime-
nice (upravnoga Ëlana sintagme), po analogiji s
odnosnim reËenicama koje u bosanskom jeziku
dolaze iza upravnoga Ëlana:
bak bir g’emi denize g’idecek varmi “Pogledaj ima li
neki brod koji Êe isploviti?” i dr. (str. 16-21)

Opisom obiljeæja ovoga varijeteta i njegova raz-
voja, »auπeviÊ daje ne samo novu sliku o jeziËnim
prilikama na Balkanu, nego i vaæan doprinos spozna-
jama o razvoju turskih dijalekata.

Radovi u ovoj knjizi obrauju bosanski varijetet
turskoga jezika na korpusu latiniËnih tekstova iz 19.
st., Ëiji su autori bosanskohercegovaËki franjevci i
nekoliko stranih diplomata koji su djelovali u Bosni.
Pregled franjevaËke grae na turskom jeziku donosi
Ëlanak “A Chronology of Bosnian Turkology: The
Franciscans and the Turkish Language”. U franjevaË-
kim samostanima i knjiænicama u Bosni i Hercegovini
Ëuva se relativno velik broj rukopisnih rjeËnika i gra-
matika turskoga jezika. Manji dio te grae je origi-
nalan, a veÊi dio Ëine ispisi, saæeci i kompilacije iz
objavljenih europskih rjeËnika i gramatika turskoga
jezika. U popisu rukopisa navedenome u Ëlanku vidi
se da oni potjeËu iz franjevaËkih samostana i knjiænica
u Fojnici, Kraljevoj Sutjesci, Kreπevu, Mostaru, Liv-
nu, Ljubuπkom i Tolisi.

Kako je u Ëlanku navedeno, u franjevaËkim samo-
stanima u Bosni i Hercegovini sve do austrougarske
okupacije 1878. predavao se turski jezik. Najaktivnija
“πkola istoËnih jezika” djelovala je pri fojniËkom Sa-
mostanu Svetoga Duha. PredavaËi su orijentalistiËku
naobrazbu stjecali u Austriji i Italiji, a neki su od njih
imali prilike i poduæe vrijeme boraviti u Carigradu.
Uz to, zabiljeæeni su sluËajevi da su franjevci imali
kontakte sa πkolovanim bosanskim muslimanima i
kod njih uËili ili usavrπavali svoj turski. Poznavanje
turskog jezika za bosanske je franjevce bilo vaæno
kako bi mogli izravno komunicirati s osmanskim
vlastima i braniti svoje interese na πerijatskom sudu,
pa i carskom Divanu.

Nakon austrougarske okupacije Bosne i Hercego-
vine 1878. godine Zemaljska vlada ukinula je turski
kao sluæbeni jezik pa su i franjevaËki rukopisi na tur-
skom jeziku ubrzo zaboravljeni. Godine 1988. godine
sarajevski turkolog VanËo Boπkov objavio je Katalog
turskih rukopisa franjevaËkih samostana u Bosni i
Hercegovini, a tek ih je E. »auπeviÊ sustavno obradio
i afirmirao kao iznimno vrijedan izvor za turski jezik
u Bosni i, samim time, za povijest turkologije na naπim
prostorima. Osim toga, analizirajuÊi okolnosti u koji-
ma su nastajali franjevaËki rukopisi, »auπeviÊ je re-
konstruirao jedan zapostavljeni odlomak bosanske
povijesti.

Meu franjevaËkim rukopisima, posebno su vaæni
oni koji nisu kompilacije i prijepisi ranijih rjeËnika i
gramatika turskoga jezika objavljenih u Europi, veÊ
pokazuju stanovit stupanj originalnosti. Ta se original-
nost oËituje u tome πto se autori osvrÊu i na puËki va-
rijetet turskoga jezika u Bosni, a u primjerima na



179

turskom jeziku spominju bosanske toponime, istak-
nute franjevaËke sveÊenike i aktualne dogaaje iz
æivota franjevaËkih redovnika. U takvim se rukopi-
sima, kako »auπeviÊ pokazuje, u primjerima na tur-
skom jeziku osjeÊa jak utjecaj juænoslavenske sin-
takse, frazeologije i leksika, ponekad toliko snaæan
da bi neki od tih primjera bili nerazumljivi da uz njih
nije dan prijevod na latinski ili talijanski. Takva je
gramatika fra Andrije GlavadanoviÊa iz prve polovine
19. st., u kojoj autor usporeuje puËki varijetet tursko-
ga jezika s jezikom “uËenih ljudi”. GlavadanoviÊeva
je gramatika u zborniku obraena u dva rada: “Fra
Andrija GlavadanoviÊ’s Turkish Grammar” (I) i (II).

U radu “Three Catholic texts in Turkish from the
territory of Bosnia and Herzegovina” obraen je ruko-
pis iz fojniËkog samostana koji uz kompiliranu grama-
tiku i tursko-talijanski rjeËnik sadræi i tri prozna teksta
na turskom jeziku posveÊena dogmatskim i moralnim
temeljima krπÊanskoga nauka. To su, prema »auπe-
viÊu, jedini dosad poznati tekstovi takva sadræaja
pronaeni u Bosni i Hercegovini. »auπeviÊ posredno
zakljuËuje da je taj rukopis nepoznata autora nastao u
drugoj polovici 19. st. Nadalje, turski jezik na kojemu
su zabiljeæeni spomenuti tekstovi vjerskoga sadræaja
upuÊuje na njihovo bosansko podrijetlo. Naime, bez
obzira na dvojbu jesu li prepisani (uz popratnu jeziËnu
redakciju) ili napisani u Bosni, jezik tih tekstova po
mnogim je svojim obiljeæjima istovjetan s turskim
idiomom na kojemu su napisane i druge franjevaËke
gramatike turskoga jezika iz 19. st. Uz popis obiljeæja
jezika toga rukopisa, ovaj rad donosi i potpuni tran-
skript i prijevod spomenuta tri teksta.

U Ëlanku “‘Onu suz ettirmek için bir zanaat
vereim’. Some observations about the lexis of La-
tin-script texts in Turkish” obrauje se leksik tzv.
bosanskoga turskog jezika, opet na temelju latiniËnih
rukopisa na turskom jeziku koje su sastavili bosanski
franjevci. »auπeviÊ izdvaja sljedeÊe leksiËke poseb-
nosti tih tekstova: Ëesto pomicanje znaËenjskih polja
opÊeosmanskih rijeËi, “terminologiziranje” turskih
apelativa, prekomjerno koriπtenje tuica, posebno
vjerskih termina iz armenskog i grËkog jezika, te
uporaba rijeËi slavenskog podrijetla, dijalektalizama,
regionalizama i sl.

U radu “Turkish proverbs from Bosnia and Herze-
govina” popisano je 214 poslovica na turskom jeziku.
Poslovice su preuzete iz tri izvora: iz dva rukopisa iz
Knjiænice Samostana Sv. Duha u Fojnici, te iz hrvat-
skog prijevoda osmanske gramatike Kavâ’idi Osmâ-
niye (u Istanbulu prvi put objavljena 1851), koji je
tiskan 1870. ili 1873. godine, najvjerojatnije u Sara-
jevu. Prevoditelj Josip DragomanoviÊ prijevodu je
dodao i izbor raznovrsnih napisa, meu kojima su i
poslovice.

Tom je prevoditelju »auπeviÊ u zborniku posvetio
i poseban rad: “The Turkish of Josip DragomanoviÊ”.
Josip DragomanoviÊ (1828-1908), roen u Novoj Gra-
diπki, diplomat s izvrsnim znanjem turskoga jezika,
bio je sluæbeni prevoditelj za turski jezik Zemaljske

vlade nakon austrougarske okupacije Bosne i Herce-
govine (1878). Puni naslov njegova prijevoda spome-
nute gramatike bio je: Kavâ’idi Osmâniye ili Pravila
otomanskog jezika, spisao Mehmed Fuad i Ahmed
Dæevdet, iz turskog jezika preveo a stranom priredio
i koristnimi spisi nadopunio J. D. Taj Ëlanak donosi
iscrpnu fonetsko-fonoloπku i morfoloπku analizu tur-
skoga jezika gramatike. Vrijednost DragomanoviÊeva
prijevoda je u tome πto je turski dio, izvorno pisan
osmanskom arabicom, transkribirao u latiniËkom
pismu, i to tako da je turski jezik gramatike latinicom
zapisan onakvim kakvim ga je nauËio u Bosni, dakle
sa svim obiljeæjima bosanskog varijeteta.

Kao austrijski diplomat u Bosni je djelovao i Karl
Sax o kojemu govori Ëlanak “Carl Sax’s letters about
‘The Bosnian Turks’ and the Turkish language in
Bosnia (19th C.)”. U Ëasopisu Zeitschrift der Deutschen
Morgenländischen Gesellschaft (ZDMG) iz 1862. i
1863. godine objavljeni su dijelovi dvaju pisama koje
je Karl Sax, “Consular-Eleven” austrijskoga konzulata
u Sarajevu, uputio iz Sarajeva stanovitom profesoru
Wickerhauseru odgovarajuÊi na njegova pitanja. U
tim pismima Sax iznosi informacije o turskom jeziku
u Bosni, kao i neka druga zapaæanja o zemlji u kojoj
je sluæbovao. Prof. Wickerhauser je, bez sumnje, bio
turkolog. O Karlu Saxu nema nikakvih detaljnijih
spoznaja. Meutim, s obzirom na to da je oËito znao
turski jezik, »auπeviÊ pretpostavlja da je po formal-
nom obrazovanju bio orijentalist.

AnalizirajuÊi raπirenost turskoga jezika u Bosni,
Sax kaæe da “o turskome ‘veÊina bosanskih muhame-
danaca’ nema nikakve predodæbe (“die Mehrzahl der
bosnischen Mohammedaner hat vom Türkischen gar
keine Idee”). ‘Kad se susretnu dvije takve osobe’, piπe
on, ‘pozdravljaju se s esselamu alejkum, odnosno s
merhaba, a potom uslijedi razgovor na “slavenskom”
jeziku’.” (str. 70-71). GovoreÊi o muslimanskim ime-
nima u Bosni, pak, Sax “zapaæa da vlastita imena trpe
‘izmjene u kojima je jedva moguÊe ustanoviti kakvu
zakonitost’, npr. Mehmed > Mého, Mustafa > Mújo,
Suleiman > Súljo, Ibrahim > Ibro” itd. (str. 71) Sax
je, prema »auπeviÊu, jedini koji je zabiljeæio i podatke
o naglasnom sustavu turskoga govora u Bosni. Govo-
reÊi o turskoj poeziji u Bosni, Sax navodi sljedeÊe:
“Ovdaπnji muhamedanci, koji sebe ‡ Ëak i kad uopÊe
ne znaju turski ‡ nazivaju Turcima da bi se razlikovali
od prezrenih krπÊanâ, u nacionalnome smislu ne mogu
se smatrati Turcima. Oni znaju samo za srpsku (pod-
vukao K. Sax) poeziju”. (str. 74) Na temelju toga zapa-
æanja »auπeviÊ zakljuËuje da se Saxove vrijednosne
sudove o kulturnim prilikama u Bosni mora promatrati
kritiËki, jer se Sax oËigledno nije uspio rijeπiti europ-
skih predodæbi i kliπeja o Bosni koje je ponio sa sobom
dolazeÊi u tu zemlju.

A o predodæbama o Bosni i “Turcima” koje su
vladale u susjednoj Slavoniji »auπeviÊ govori u tekstu
“‘The Turks’ in Antun Matija RelkoviÊ’s Satir”. An-
tun Matija RelkoviÊ (1732-1798) poznati je slavonski
prosvjetitelj koji je svojim djelovanjem, pa tako i



180

djelom Satir iliti divji Ëovik, pokuπao unaprijediti
prilike u selima svoga zaviËaja. Kako bi Slavonce po-
taknuo na promjene, sve ono πto je smatrao negativ-
nim RelkoviÊ je vezao uz Turke, svojevremene “porob-
ljivaËe” Slavonije. »auπeviÊ upozorava na Ëinjenicu
da su “Turci” o kojima se u Satiru govori bili zapravo
juænoslavenski muslimani doseljeni iz Bosne. Tur-
cizmi u RelkoviÊevu Satiru po svome fonetskom liku
identiËni su onima u Bosni i Hercegovini i nose tipiËno
obiljeæje muslimanskih govora ‡ fonem /h/.

O turcizmima u ovome zborniku govori i Ëlanak
“Miloπ MandiÊ and his dictionary of Turkish loan-
words (On the first dictionary of Turkish loanwords
in the history of Turkology)”. Turcizmi u Bosni, rjeË-
nik turcizama objavljen u Sarajevu 1881. godine, prvi
je cjeloviti rjeËnik turcizama na juænoslavenskim pro-
storima. Objavljen je prema odredbi Zemaljske Vlade
tri godine nakon austrijske okupacije Bosne i Herce-
govine, a bio je namijenjen “strancima”, odnosno
austrougarskim Ëinovnicima hrvatskoga podrijetla,
koji su nakon austrougarske okupacije 1878. godine
slani na sluæbu u Bosnu, kao i trgovcima, obrtnicima
i poslovnim ljudima koji su dolazili iz Hrvatske. RjeË-

nik je u kratko vrijeme doæivio tri izdanja. Iako ni u
jednom izdanju nije objavljeno autorovo ime, »auπe-
viÊ u Ëlanku argumentirano pokazuje da je to Miloπ
MandiÊ (1843-1900), sarajevski novinar, knjiæevnik,
filolog-poliglot i prosvjetitelj. Njegov je rjeËnik tur-
cizama bio koriπten u sastavljanju kasnijih rjeËnika
(primjerice i poznatog rjeËnika turcizama Abdulaha
©kaljiÊa).

Svi su spomenuti Ëlanci, kako je reËeno, veÊ ranije
objavljeni, ali se moæe pretpostaviti da Êe ovako obje-
dinjeni poluËiti veÊi odjek i izazvati paænju koju ne-
sumnjivo zasluæuju. Posebnu vrijednost zborniku daje
uvodna studija koja saæima rezultate dosadaπnjih istra-
æivanja: propituje teze o rasprostranjenosti turskoga
jezika u Bosni, odgovara na pitanje tko je u osmanskoj
Bosni govorio turskim jezikom i koja su bila njegova
obiljeæja, te, naposljetku, pobija tvrdnju o postojanju
“bosanskog dijalekta turskog jezika”, odnosno uvrije-
æeno, u nekim krugovima Ëak i danas æivo miπljenje
da se turski jezik uvelike govorio u osmanskoj Bosni.
Zbornik tako u cijelosti donosi novu sliku o jeziËnim,
a time i kulturnim i druπtvenim prilikama u osmanskoj
Bosni.

FranjevaËki samostan Duha Svetoga u Fojnici


